
أستاذ الفكر العربّي الحديث والمعاصر بكليةّ الآداب والعلوم الإنسانيةّ، جامعة صفاقس، تونس. 	*
Professor of modern and contemporary Arab thought at the Faculty of Arts and Humanities, Sfax, Tunisia.

تســتهدف هذه الدراســة، على نحو رئيس، الإجابة عن ســؤال مركزي، هو: ما حظّ الأكاديميا العربيةّ من كسب معركة تجديد 
مناهج تطوير المعرفة وبناء أنســاقها خارج سلطان الكتابة التقليديةّ؟ وقد جعلتْ، إجرائيًّا، علم التاريخ حقلً لبحث الإجابة عن 
هذا الســؤال. واعتمدت في ذلك عــى مقاربات ثلاث: مقاربة تاريخية مرجعية عُنيت بمدرســة الحوليــات Annales  والآفاق 
التــي فتحتهْا أمام منهج تقاطع الاختصاصات، ومقاربة تأصيلية استكشــافية اهتمّت برصد نشــوء حالة وعي عربي بضرورة 
تجديد مناهج البحث التاريخي، ومقاربة تجريبية تطبيقية عُنيت بإمكانات الكتابة العربية المجددة. أوقفتنا الأولى على نتيجة 
ملخصهــا أنّ علاقة العلوم بعضها ببعض في التاريخ المعاصر تحكّمت فيها إبســتيمية فرضتها فتوحات المعرفة المتدفقة 
بغزارة في جميع المجالات والميادين. وســاقتنا الثانية إلى أنّ منهج التقاطع تصوّر وموقف يســتهدفان البحث عن الســبل 
التي تعيد كتابة التاريخ وليس مجردَّ آلية أداتية. وبيّنّا أنّ نشــأته في الســياق العربي لم تكن نشــأة محليّة خالصة، لقد كانت 
بتأثــر مــن "ثورة الحوليــات". وأفادتنــا الثالثة أنّ ما أنُجــز إلى حدّ الآن في الســياق الأكاديمي العربي يدلّ عــى أنّ المؤرّخ 
العربي يخوض باقتدار، رغم العوائق الكبرى، معركته ضدّ مبادئ الكتابة التاريخية التقليدية ومناهجها. فعمليات التشبيك 
الواســعة بين الاختصاصات برهان عــى أنّ الوعي المتعلق بتفتيت الحواجز بين العلوم مدخــل منهجي لا غنى عنه؛ لا فقط 

لإعادة كتابة التاريخ، بل أيضًا لتنمية مهارات البحث العلمي وتطوير أداء المؤسسة الجامعية العربية.

كلمات مفتاحية: منهج، تقاطع الاختصاصات، الحوليات، التشبيك، التاريخ من أسفل.

This study attempts to answer the central question: how far has Arab academia been able to keep up with new 
approaches outside traditional writing? It takes history as the field on which this question is played out. In doing 
so it draws on three approaches: a source-based historical approach concerned with the Annales school and 
the horizons it opened up for interdisciplinarity, a developmental approach interested in the emergence of an 
Arab awareness of the need to update our methods of historical research, and a practical-experimental approach 
looking at the possibilities of new Arab historiography. The first approach reveals that the relationship of different 
academic fields with one another in modern history has been controlled by an episteme imposed by the waves 
of new knowledge flowing into all fields. The second illustrates that interdisciplinarity is a conception and an 
attitude aiming to look for ways to rewrite history and not just a tool – and we show that this Arab emergence 
was not purely local but was affected by the "Annales Revolution". The third approach demonstrates that despite 
the many challenges, Arab historians are dealing ably with the struggle against traditional historiography. The 
broad attempts to connect disciplines are evidence of an awareness of the importance of breaking down barriers 
between fields, which is an indispensable methodological approach– not only to rewrite history but also to 
develop academic research skills and the performance of Arab academia.
Keywords: Interdisciplinarity, Annales, Connections, History from Below

"جغرافية" الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

The Geography of History in Light of Interdisciplinarity: 
An Attempt to Reshape the Concept

 *Ali el-Salah Moula   |   علي الصالح مولى

59



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

60

مقدمة

تصنيف العلوم مبحث قديم متجدّد شهد ولادته مع اليونان. وكانت الفلسفة الوعاء الذي تندرج فيه سائر العلوم. ويبدو أنّ الأمر 

استمرّ على هذا المنوال عصوراً طويلة وصولً إلى مشارف العصر الحديث؛ لماّ شرع المنطق الصوري في التراجع لصالح المعرفة التجريبية 

التي تُعتبر الخاصية الأبرز للزمن العلمي البديل))). وتصنيف العلوم مسألة تتجاوز العمل التقني أو البيداغوجي، فهي بحثٌ في العقل 

المنتج للمعرفة وفي مبادئ الثقافة التي ينشط داخلها. وبهذا، ينبغي أن يكون النظر في مراتب العلوم وتوزيعها مطية لفهم البراديغمات 

التي تتحركّ داخلها الثقافات. وأمّا تجاور العلوم، أو تقاطعها، أو تَحلّل بعضها في بعض، أو نموُّ فروع أو حقول بحثية بأثرٍ من كلّ ذلك، 

فلا ريب في أنّه ناشئ بالاستتباع تجويدًا لأداء البحث، وإدراكًا أنّ السيطرة على العالم لا تكون إلّ بمنهج تنهضُ معقوليّته على تجميع 

ا))).  ا أو كلّيًّ فروع المعرفة واختصاصاتها جزئيًّ

والمنهج موقفٌ ورؤيةٌ قبل أنْ يكون أداة عمل. وتقتضي فروض البحث التفريق بين درجتَين خاصتين به: درجة دنيا نصطلح عليها 

بالمنهج الأداتي وهو ما تجسّده مجموعة من المداخل مثل الوصف والتحليل والحجاج والتفكيك والمقارنة، ودرجة عليا تتنزّل في جوهر 

رها. وسؤال الكيفيّات سؤال في صميم المنهج، وهو ما ستنظر فيه الدراسة  نها وتطوُّ التصوّر الفلسفي للمعرفة؛ كالتساؤل عن كيفيات تكوُّ

بناءً على فرضيّة مؤدّاها أنّ سؤال الكيفيّات هو الذي يوفّر الإمكانات لتطوير العلوم أولًّ، وأنّ استنبات مناهجَ من روح العلوم المجاورة 

لذاك العلم وتخصيبها في تربته قادرٌ على تأمين وظيفة التطوير ثانيًا. 

إطار  في  بعض  في  بعضها  العلوم  تشبيك  الأساس  قضيّتُه  مدار  بحثيَّين:  مدارَين  بين  التمييز  إلى  الفرضيّة  هذه  وتسُوق 

الإبستيمولوجيا، ومدار قضيّتُه الأساس تشبيك المناهج بعضها في بعض داخل العلم الواحد في إطار الميتودولوجيا. وستحرص الدراسة 

تَهَبُها شيئًا من مشروعيّتها: فإذا كان التاريخ، كما  على جَعْل الغالب عليها تشبيكَ المناهج، لا تشبيك العلوم. ولهذه الفرضية أرضيّةٌ 

استخلص جيوفاني بوسينو، هو علم العلوم أو "مَلِك العلوم" انطلاقًا من خمسينيات القرن العشرين)))، وإذا كان تقاطع الاختصاصات 

Interdisciplinarité، كما رأى رسويبر، هو "منهج المناهج")))؛ فنحن، إذًا، وقد اخترنا أن تنعقد شواغل هذه الدراسة على التاريخ علمًا، 

وعلى تقاطع الاختصاصات منهجًا، أمام مغامرة بحثيّة تهدف إلى دراسة آثار تطبيق "منهج المناهج" على "علم العلوم". 

في هذا الأفق الإبستيمولوجي والميتودولوجي تدور إشكالية الدراسة. ويمكن بلورتُها في أربعة أسئلة كبرى: ما السياقات المعرفيّة 

العربيّة؟ وما الإمكانات والفرص  التاريخيّة  الكتابة  التفكير في تجديد المنهج في  التي تشكّلت داخلها قضايا الاختصاص؟ وما بواعث 

المتاحة لترقية الأداء الأكاديمي في الحقل التاريخي العربي؟ وما نوع النتائج التي انتهت إليها التجارب المنجزة؟

وتقترح الدراسة معالجة هذه الأسئلة في محاوِر أربعة كبرى تنمو بالتوالد والتدريج: سندير الأوّل على التقاطع بين المعرفي والمنهجي، 

المؤرّخين  تلقّي  للبحث في  الثاني  المحور  المنهجي ومرجعياته. وسنمحّض  التجديد  التفكير في  رصْد سياقات  إلى ذلك محاولة  والداعي 

العرب تيّارات تجديد الكتابة ومناهجها، وسيكون "التاريخ الجديد" Nouvelle histoire بـ "حولياته" Annales المنوالَ إغراءً وتحدّيًا 

:August Comte يخضع التصنيف للمراجعة كلّما طرأ تحوّل نوعيّ على نظريّة المعرفة، ينظر مثلً مراجعات بياجيه لأوغست كونت 	1
Jean Piaget, "L'épistémologie des Relations Interdisciplinaires," in: Leo Apostel, L'Interdisciplinarité: Problèmes d'Enseignement et de 
Recherche dans les Universités (Paris: OCDE, 1972), pp. 155-171.

ا على:  ا وإيتيقيًّ ا وأنثروبولوجيًّ 2	 نحيل في إطار البحث عن مقاصد المعارف العابرة وترابطات الاختصاصات فيها إبستيميًّ
Jean-Paul Resweber, Le Pari de la Transdisciplinarité: Vers l'Integration des Savoirs (Paris: L'Harmattan, 2000), chap. 1, pp. 9-27.

3	  Giovanni Busino, "Sciences sociales et histoire," Revue européenne des sciences sociales, vol. 41, no. 127 (2003), p. 137.

4	  Jean-Paul Resweber, La Méthode Interdisciplinaire (Paris: PUF, 1981), p. 76.



61

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

ورهانًا. وسيكون النظر في حدود التجديد النظري ومسوّغات الممارسة التطبيقية في مستويَيها القطاعي والمجهري مداراً للمحور الثالث، 

والهدف من ذلك الرغبة في الإحاطة بشروط تطوير المعرفة وعوائقها. وسنخصّ المناهج مطبّقةً على موضوعات من التاريخ العربي بالمحور 

الرابع، والغرض من ذلك أن ننظر في حظّ الأكاديميا العربيّة من كسب معركة تجديد مناهج تطوير المعرفة وبناء أنساقها خارج سلطان 

الكتابة التقليدية.

التقاطع بين المعرفي والمنهجي: قراءة في السياق والمرجع

ا ليس أمراً حادثًا  ا أم ضروريًّ يُستخلَص من الدراسات التي بحثت في تاريخ العلوم نشأةً وتطوّراً أنّ التقاطع بينها سواء أكان عَرَضيًّ

ا كان أم مقاصد، يكشف أنّ للمعارِف  جاءت به أسئلة المعرفة المعاصرة وقضاياها المعقّدة. فالتدقيق في نظام التعلّم والتعليم، بيداغوجيًّ

نزوعًا دائمًا عبر التاريخ نحو تجميع الاختصاصات أو التقريب بينها. ونودّ أنْ نشير في هذا المقام إلى أنّ عمليّات التقاطع بين العلوم يكون 

ا أو وليدة إكراهات بحثيّة في أطرها التخصّصيّة الضيّقة. فشبكات المعرفة ليست  النظر إليها قاصًرا إنْ تعاملنا معها باعتبارها شأنًا تقنيًّ

في الحقيقة إلّ روافد وجداول للحضارة. وكلّما تجدّد تدفّقها انسكب بعضها في بعض وتهيّأت الأسباب للتقدّم الحضاري. وهذا تؤكّده 

وقائع النهضة الأوروبيّة على سبيل المثال. فدلالة الولادة الجديدة Renaissance التي في المصطلح ما كانت لتكون لولا فيضان المعارف 

والعلوم بعضها على بعض في إطار بناء رؤية جديدة للإنسان والوجود عُرِفت اختزالً بـ "الإنسيّة" Humanisme التي انفصلت بها فلسفة 

الأنوار، بمعناها الواسع، عن التعاليم الكنسية وقواعد الإنتاج المادّي والرمزي المرتبطة بها. ولا عجب حينئذ أنْ تكون أوروبا مختبراً 

ا في عبارة  ضخمًا لفاعليّة منهج التقاطع، وأنْ تكون المؤسسات الأكاديمية مختبراً مصغّراً له. ويُمكننا بهذا المعنى أنْ نتصّرف تصّرفًا مجازيًّ

Universtas Studiorum الدالّة على الجماعة العلميّة المتضامنة والمتقاطعة فنجعلها دالّة على المجتمعات الأوروبيّة وهي تحيا تجربتها 

المستقرّة   Scientisme العلمويّة  المقاربة  تتجاوز  المسألة  أنّ  نرى  إذًا،  والمتعاضدة. فنحن،  المتساندة  والمعارف  العلوم  الحداثيّة بخلاصة 

الغائيّة ما بعد  التقدّم الإنساني. وهذا يعني أنّ استحضار الأبعاد  داخل الأطر الأكاديميّة المغلقة لتنفتح على الفعل الحضاري وشروط 

التقنيّة - المخبريّة ضروري لوضع قضايا المنهج وإشكاليّاته في أفقه الإنساني الرحب))).

ا مفتوحًا واسع الأرجاء إنْ من جهة  أً لاستقبال أسئلة الاختصاصات تقاطعًا وعبوراً. فقد كان باستمرار نصًّ وليس كالتاريخ علمًا مهيَّ

التعريف به فنًّا، أو من جهة الأدوار التي ينهض بها. فهكذا قال عنه مثلً وولف غانغ ممّسن: "إنّ التاريخ بطبيعته لا يمكن أن يُعتبر 

اختصاصًا مرتبطًا بموضوع محدّد بدقّة ]...[ إنّه يختلف عن أغلبيّة الاختصاصات العلميّة"))). وعزا ذلك إلى أنّه يتدخّل في كلّ أمر سواء 

تعلّق بالإنسان أم بالطبيعة. ويبدو أنّ هذه الخاصيّة قد دفعت به في القرن التاسع عشر، مع فورة التاريخانيّة الألمانيّة خاصّةً، إلى أنْ 

"يدّعي" قيادة سائر العلوم وأن يتنزّل على رأس المعارف من دون استثناء. قد يكون خسر شيئًا من سلطانه بعد تراجع التاريخانية، غير 

أنّه ظلّ دومًا الحقلَ الجاذب لغيره دون احترازات كبرى. ولكنّ ذلك لم يكن إلّ بمسوّغات ومبّررات تشفع له قابليّة التمدّد والاستقطاب 

وبسْط النفوذ. وغنيّ عن البيان أنّ اتساع موضوعاته يجعله في تقاطع "قَدَريّ" مع علوم أخرى كثيرة. لكنّ هذا التقاطع "القَدَريّ" لن 

يتحوّل إلى تقاطع مُنتِج ما لم يتكوّن لدى المؤرّخ وعيٌ مفاده أنّ علم التاريخ كما استقام في التاريخ يحتاج إلى تغيير جذريّ في مطالبه 

5	 لفريدريك معتوق دراسة مقارنة مهمّة في هذا الشأن ننصح بالعودة إليها، ينظر: فريدريك معتوق، "مثقّفو الإنسيكلوبيديا الفرنسيّة ومثقّف دائرة المعارف العربيّة"، 

تبيّ، العدد 13، مج 4 )2015(، ص 56-41.

6	  Wolfgang J. Mommsen, "L'histoire," in: Leo Apostel et al., p. 241.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

62

ا أيضًا، وهذا ما يعنينا  ا فقط، بل كان منهجيًّ ومناهجه وأدوات عمله ومصادر أخباره))). والحقيقة أنّه ما كان انفتاح علم التاريخ إبستيميًّ

الحقيقة  تُبنى  المنهجي: كيف  السؤال  باب الإجابة عن  المعارف يدخل على نحو من الأنحاء في  أساسًا. فاستقباله عددًا غير قليل من 

التاريخيّة؟ وفي هذا الإطار تتوجّه العناية في هذا المحور إلى معالجة سؤالين أساسيَّين: ما معالم الوعي بتشبيك المناهج في الحقل التاريخيّ 

العربّي؟ وما المسالك التي اختار المؤرّخ العربّي أنْ يتحركّ فيها؟

النهضة  تأسيسيّةً في سياق  تكون  أنْ  يُمكن  التي كان  النصوص  نعدّه من  ا  نصًّ  )1825-1753( الجبرتي  الرحمن  عبد  نلتقط من 

العربيّة في القرن التاسع عشر لو كان قُدّر لهذه النهضة أنْ تعرف طريقها إلى النجاح. يذكر الجبرتي، وهو يعرّف التاريخ، أنّ التاريخ علم 

تتساكن فيه علوم أخرى، فيقول: "وفنّ التاريخ علم يندرج فيه علوم كثيرة، لولاه ما ثبتت أصولها، ولا تشعّبت فروعها"))). وأضاف 

ا، ذكر منها في مفتاح  أنّ هذا الفنّ من أكثر الفنون جذبًا للمؤلّفين نظراً إلى كثرة ما فيه من مقاصد: "وأمّا الكتب المصنّفة فيه فكثيرة جدًّ

السعادة ألفًا وثلاثمائة كتاب... وذلك لانجذاب الطبع إليها، والتطلّع إلى الأمور المغيّبات، ولكثرة رغبة السلاطين"))). 

ولماّ عزم الجبرتي على الكتابة في التاريخ، اختار ألّ يكون مؤرّخًا مستنسخًا من طينة السابقين. وقد رأينا فيه نَفَسًا غير مألوف؛ إنْ 

من جهة البدائل المقترحة تعويضًا عن النقص في المادّة المصدريّة )المنهج( أو من جهة القصد من الكتابة التاريخيّة )المعرفة(: "ولماّ عزمتُ 

على جمْع ما كنتُ سوّدتُه، أردتُ أن أوصله بشيء قبله، فلم أجد بعد البحث والتفتيش إلّ بعض كراريس ]...[ وقد اعتراها النقص ]...[ 

فرجعنا إلى النقل من أفواه الشيخة المسنين وصكوك دفاتر الكتبة والمباشرين، وما انتقش على أحجار ترب المقبورين ]...[ ولم أقصد 

بجمعه خدمة ذي جاه كبير أو طاعة وزير أو أمير")1)). واضحٌ، إذًا، أنّ الجبرتي يُمثّل لحظة وعي مفادها أنّ كتابة التاريخ العربّي في مأزق 

لسببَين على الأقلّ: غياب الوثيقة المصدريّة، وتخصيص التدوين للحكّام وأصحاب الجاه، وأنّ المخَرج يكون من منفذين: تنويع مصادر 

القوم. لكنّ لحظة  الحكّام وعِلية  المؤرّخ والتاريخ كليهما من سلطة  الدفينة")1))، وتحرير  باعتماد ما سيُسمّى لاحقًا "الوثائق  الكتابة 

الوعي هذه كانت لحظة "طائشة" أو "منفلتة" لأنّها لم تندرج في سياق تحديثي متكامل. فالزمن الثقافي العربي في القرن التاسع عشر 

رغم أنّه كان زمن الأسئلة المنهجيّة الكبرى حول التحديث والتمدّن والتأخّر والتحرّر لم ينجح في بناء الأجوبة النسقيّة الكبرى، فتلاشت 

لحظة الجبرتي كما تلاشت لحظات غيره من طلّب النهضة.

سننتظر قرنًا كاملً بعد لحظة الجبرتي لنظفر بعلامات تشير إلى بروز لحظة الوعي الثانية، وهي الأهمّ في الدرس الأكاديمي العربي. 

قال عبد الله العروي في سبعينيات القرن العشرين منتقدًا أداء المؤرّخ: "إنّ القارئ غير راض عمّا يجده اليوم في السوق من الكتب ]...[ 

تاه في  الجامعيّة  الرسائل  إلى  التفت  إذا  المناسبات.  وأشعار  والخرافات  والثورات  بالحروب  مليئة  القديمة وجدها  المؤلّفات  إلى  إذا رجع 

7	 ممّا قاله المؤرّخ الجزائريّ ناصر الدين سعيدوني تعبيراً عن الوعي بأنّ الكتابة التاريخيّة العربيّة في حاجة إلى التجديد: "صرتُ أنفر من معالجة أيّ موضوع تاريخيّ 

والمعطيات  الطبيعية،  للشروط  مركّبة تخضع  معالجة  المؤرّخ  يتطلّب من  الإنساني  النشاط  أنّ  روائّي حدثّي، وخصوصًا  بأسلوب  ويعرض للأحداث  المعلومات  يعتمد على جمع 

سعيدوني"،  الدين  ناصر  الجزائري  المؤرخ  مع  حوار  التاريخية:  الكتابة  مجال  في  العرب  الباحثين  "سير  ينظر:  النفسية"،  والعوامل  الاجتماعية،  والتحاليل  الديموغرافية، 

أسطور، العدد 2 )حزيران/ يونيو 2015(، ص 259.

8	 عبد الرحمن الجبرتي، عجائب الآثار في التراجم والأخبار، تحقيق عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم، تقديم عبد العظيم رمضان، ج 1 )القاهرة: مطبعة دار الكتب 

المصرية، 1997(، ص 5.

9	 المرجع نفسه.

10	 المرجع نفسه، ص 12-11.

11	 المصادر الدفينة كما ذكرها محمد المنوني هي "كتب الجغرافيا والرحلات، والموسوعات القديمة، ومدوّنات النوازل الفقهيّة، ومؤلّفات البدع، وبعض الشروحات للمتون 

الدراسيّة ]...[ ودواوين الشعراء والكناشات، فضلً عن كتب المناقب والأنساب..."، ينظر: محمد المنوني، المصادر العربيّة لتاريخ المغرب من الفتح الإسلامي إلى نهاية 

العصر الحديث، ج 1 )الرباط: منشورات كلّية الآداب والعلوم الإنسانيّة، 1983(، ص 9.



63

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

فًا غضبه على لسان القارئ:  نظريّات مبهمة عن المنهج أو في تحليلات دقيقة حول منطقة أو أسرة أو تنظيمة اجتماعيّة")1)). ويضيف مصرِّ

"فيسخط ويقول: أين مؤرّخونا؟ لماذا لا يُعيدون كتابة تاريخنا؟")1)). وسيظلّ هذا السؤال المنهجيّ المستفِزّ ساريًا في الزمان صُعُدًا، فنجده 

على أكثر من لسان. يتساءل الحبيب الجنحاني في أواخر الثمانينيات: "أين المناهج العربيّة المتّبعة اليوم من المدارس التاريخيّة الفرنسيّة 

ولوسيان  بلوك  مارك  أمثال  عالميّون  مؤرّخون  صفوفها  في  وبرز  الثانية  العالميّة  الحرب  غداة  'الحوليات'  مجلّة  وما تزال  تزعّمتها  التي 

لوفيفر")1)). ويستمرّ السؤال عالقًا في ذهن المؤرّخ المجدّد، فنجده عند عبد العزيز الدوري في بداية القرن الحادي والعشرين يستعيد شيئًا 

من كلام العروي وكأنْ لا شيء تغيّ: "وهنا نتساءل عن موقفنا من التاريخ العربي بالنسبة لهذه الاتجاهات ]...[ فكثير من المؤلّفات 

الحديثة كُتبت بأقلام خارجيّة غربيّة أو شرقيّة، نشأ أصحابها في ثقافات أخرى، وفي بيئات غريبة ]...[ ومع أنّ بعضها خدم الدراسات 

ا، ولا بدّ من إعادة نظر جذريّة")1)). وقبل خمسة أعوام من الآن،  التاريخيّة إلّ أنّ بعضها الآخَر جاء بآراء واتجاهات غريبة قبلناها مبدئيًّ

التاريخيّ  يُنجز البحث  نبّه على فساد محصول الاتجاهات الأيديولوجيّة: "ألم  أنْ  قِدَم"، يتساءل وجيه كوثراني بعد  بالعهد من  "وما 

العربّي المعاصر أعمالً تجاوزت هذه السمات الأيديولوجيّة؟")1)).

هي أسئلة في المنهج، لا شكّ في ذلك. والمنهج هنا، كما ألمعنا سابقًا، هو تصوّر وليس مجرّدَ آليّة. إنّه يستهدف البحث عن السبل 

التي تُعيد كتابة التاريخ. ولكنْ لئن كانت هذه الأسئلة وليدة وعي حقيقي بضرورة تحرير الكتابة التاريخيّة العربيّة عبر مناهج مستحدَثة، 

فإنها لم تنشأ نشأة محلّيّة خالصةً. لقد تولّدت من تأثير "ثورة الحوليات" الفرنسيّة في فلاسفة التاريخ العرب)1)). وقبل أن نُباشر البحث 

ا  في نوع هذا التأثير: أدَفع المطالبين باعتماد مناهجَ جديدة إلى أن يكونوا مجرّد مترجمين للمُنتج "الحولّي" الفرنسّي أم كانوا مؤسّسين حقًّ

ا في مجال مناهج الكتابة التاريخيّة العربيّة؟ يجدر بنا تقديم عَرضٍ سريع لهذا المنتج "الحولّي" حتّى نضَعَ سؤال المنهج في  مشروعًا نوعيًّ

الكتابة التاريخيّة العربيّة المجُدّدة في سياقيْه المعرفي والإشكالي.

لوسم   ((1(La nouvelle histoire الجديد"  "التاريخ  مصطلح  الفرنسيّة  التاريخية  الكتابة  في  المنهج  تجديد  على  القائمون  أطلق 

اتجاههم البحثي. وكان ذلك في عشرينيات القرن الماضي. واتّخذوا من مجلّة الحوليات Annales فضاءً لإذاعة أطروحاتهم والترويج 

الحوليات  لها في المجامع العلميّة)1)). وكلمة "الجديد" هي كلمة تمييزية شكلية وليست مضمونية يراد بها الإعلام بأنّ ما يُكتب في 

ا حتى لدى روّاده، فمن ذلك أنّ بيتر  ا اصطلاحيًّ لا علاقة له بالمتداوَل من مواد التاريخ ومناهجه. وقد يستعصي حدُّ هذا "الجديد" حدًّ

ا على سؤال "ما التاريخ الجديد؟" بما يلي: "ليس من السهل وضع تعريف إيجابّي لأنّ الحركة لم تجتمع  بوركي Peter Burke أجاب ردًّ

12	 عبد الله العروي، مجمل تاريخ المغرب، ج 1 )الدار البيضاء/ بيروت: المركز الثقافي العربي، 1996(، ص 11.

13	 المرجع نفسه.

14	 الحبيب الجنحاني، "إشكاليّة تحديد السمات المنهجيّة لمدرسة تاريخيّة عربيّة"، الوحدة، المجلس القومي للثقافة العربيّة، العدد 42 )آذار/ مارس 1988(، ص 19.

15	 عبد العزيز الدوري، نشأة علم التاريخ عند العرب )العين: مركز زايد للتراث والتاريخ، 2000(، ص 9.

16	 وجيه كوثراني، تاريخ التأريخ: اتجاهات-مدارس-مناهج )الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2013(، ص 138.

17	 يقول عبد الواحد المكني في هذا الصدد: "توسّعت المقاربة الأنثروبولوجيّة التاريخيّة، وصار لها روّاد، بل مقلّدون عدّة، ولم يكن انتشارها في المغارب دائمًا من باب 

الابتكار المنهجي وتنشيط الحوار المعرفي والإبستيمي، وإنّما كان أحيانًا في سياق تقليد حركة البحث في الجامعات الفرنسية والأوروبية"، ينظر: عبد الواحد المكني، "منعطف 

الأنثروبولوجيا التاريخية في المغارب: المؤرّخ ومساءلة المألوف"، في: مجموعة مؤلّفين، التأريخ العربي وتاريخ العرب: كيف كُتب وكيف يُكتب؟ الإجابات الممكنة، إعداد 

وتنسيق وجيه كوثراني )الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2017(، ص 1000. 

18	 يذكر جاك لو غوف المشرف على تحرير أشهر كتاب في التاريخ الجديد تحت العنوان نفسه: التاريخ الجديد La nouvelle histoire الذي ظهر أوّل مرّة عام 1978 

أنّ هنري بار Henri Berr هو أوّل من استعمل نعت "الجديد" للإشارة إلى نزعة في الكتابة التجديدية للتاريخ كانت الولايات المتحدة الأميركيّة قد عرفتْها خاصّة على يد هاري 

ألمر برناس في كتابه:
Harry Elmer Barnes, The New History and the Social Sciences (New York: The Century Company, 1926). 

19	 لمزيد من التفصيل، يَحسُن العودة إلى: كوثراني، الفصل الحادي عشر: "مدرسة الحوليّات والتاريخ الجديد"، ص 217-199.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

64

تاريخ  بأنّه  الجديد  التاريخ  يُحدّد  الذي  الغامض،  الوصف  يتعدّى  ما  نقدّم  أنْ  الصعب  من  سيكون   ]...[ فقط  تعارضه  ما  على  سوى 

شامل، أو تاريخ بنيويّ")2)). وفي التعريف المقارَنّي الذي وضعه فيليب أرياس Philippe Ariès ما يُساعِد على المسَك بمحدّدات هذا العلم 

الجديد الكبرى: "يهتمّ التاريخ التقليديّ تقريبًا بصورة خاصّة بالأفراد، وبالفئات العليا من المجتمع، وبنخبه )الملوك ورجال الدولة وقوّاد 

الثورات(، وبالوقائع )الحروب والثورات(، وبالمؤسّسات )السياسية والاقتصادية والدينية( التي تهيمن عليها النخب. وعلى عكس ذلك، 

يهتمّ التاريخ الاجتماعي بالكتل الاجتماعية التي بقيت على هامش السلطة وأولئك الذين يقاسونها")2)). وأوّل ما يَلفت النظر في هذا 

التعريف هو استبدال المركّب النعتي "التاريخ الجديد" بـمركّب نعتي آخر هو "التاريخ الاجتماعي". وهو ما به يتبدّد الغموض الذي في 

كلمة "الجديد". 

وبهذا نكون أمام جديدَين متكاملَين: جديد مضموني متمثّل في المجتمع، وجديد منهجيّ متمثّل في تقاطع الاختصاصات المستدعى 

ه أنظار المؤرّخ إلى ما سُمّي "التاريخ  لتأمين ظروف أفضل للكتابة التاريخية، وفهم أعمق للواقع الاجتماعي. وهذه نقلة مهمّة ستُوجِّ

من أسفل" L'histoire vue d'en bas حيث العلاقات والقيم والسلوك والتقاليد، وكلّ ما ينسل من هذه العناوين من فروع تفصيلية؛ 

أنّ  التاريخ. وإذا علمنا  بروافدها في قلب  السوسيولوجيا  إذًا  إنّها  كالملبس والمأكل والمسكن والفقر والمرض والمهن والحرف والمرأة ... 

هذا  وعلى  التاريخ.  قلب  في  أيضًا  والأثنولوجيا  الأنثروبولوجيا  إنها  قلنا  الوسيط،  العصر  مجتمعات  تاريخ  إلى  انصرف  قد  الأكبر  الجهد 

الأساس ستُنحت مجمّعات أو مركّبات اصطلاحية تحيل على الجوار/ التقاطع الوظيفي والمنهجي بين الاختصاصات، فجاك لو غوف 

Jacques Le Goff، على سبيل المثال، كانت له حلقات نقاشية Séminaire شرع في تأمينها بمدرسة الدراسات العليا للعلوم الاجتماعيّة 

EHESS عام 1965 عنوانها: "Histoire et sociologie de l'Occident médiéval"، وهو أمرٌ يدلّ على الجوار المضموني والمنهجي بين 

حقلَ التاريخ والسوسيولوجيا الذي ألمعنا إليه. وكان ينبغي لاتجاهات "التاريخ الجديد"، منذ وقت غدا كافيًا، أن تنضج أكثر فيتحوّل 

 Anthropologie" :ّالجوار بين الاختصاصات إلى اندماج. كان ذلك في السبعينيات عندما اتخذت ندوة لو غوف هذا العنوان المزجي

historique de l'Occident médiéval" )2))، وهو دالّ على أمرَين على الأقلّ: حيوية الدراسة التاريخية من جهة، واعتماد استراتيجية 

تشبيك المناهج لفهم الظاهرات الاجتماعية من جهة ثانية. والعبور من "التاريخ والأنثروبولوجيا" إلى "الأنثروبولوجيا التاريخيّة" هو عبور 

من السياق المعرفي إلى السياق المنهجي. 

الذي  المجال  إنّ  فنقول  التشبيك،  مبدأ  بتأكيد  الاكتفاء  يمكن  الدراسة  هذه  تقتضيها  لا  التي  التفاصيل  في  الخوض  ودون 

بالتمثّلات  يعبّ عنه  ما  أو  عالَم الأفكار  إلى  فامتدّ  توسّع  ثمّ  السوسيو-اقتصادية،  المسألة  البداية على  تركّز في  الحوليات  تغطّيه مدرسة 

التاريخيّة)2)).  الأنثروبولوجيا  مهندس  يُعَدُّ  الذي   André Burguière بورغيار  أندريه  اسم  لمع  السياقات  هذه  وفي   .Représentations

الذهنيّات"  "تاريخ  وكان  المستوى.  هذا  عند  التاريخي  الدرس  أداء  تحسين  أجل  من  المناهج  لتشبيك  الدارسين  مساعي  تقف  ولم 

المنهجيّة  الثورة  أنّه مثّل متحوَّلً كأنّه  السبعينيات. ويبدو  بداية  إليها في  التي اهتدَوا  النوعيّة  الفروع  L'histoire des mentalités من 

20	 بيتر بوركي )محرّر(، نظرات جديدة على الكتابة التاريخيّة، ترجمة وتقديم قاسم عبده قاسم )القاهرة: المركز القومي للترجمة، 2010(، ص 23.

21	 فيليب أرياس، "تاريخ الذهنيّات"، في: جاك لو غوف )مشرف(، التاريخ الجديد، ترجمة محمد الطاهر المنصوري، مراجعة عبد الحميد هنية )بيروت: المنظمة العربية 

للترجمة، 2007(، ص 182.

22	  Jean-Claude Schmitt, "Le Séminaire," in: Jacques Revel & Jean-Claude Schmitt (dir.), L'Ogre historien: Autour de Jacques Le Goff 
(Paris: Gallimard, 1998), p. 24.

23	 على سبيل المثال، ينظر دراستاه:
André Burguière, "L'Anthropologie historique," in: Jacques Le Goff, Roger Chartier & Jacques Revel (dir.), La Nouvelle histoire (Paris: 
Gallimard, 1975); André Burguière, "L'Anthropologie historique et l'école des annales," Les Cahiers du centre de recherches historiques, revue 
électronique, no. 22 (1999).



65

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

في الميتودولوجيا المعاصرة. فعالَم الذهنيّات ليس فقط المقابل الضدّي لعالَم المحسوسات، بل هو في الأساس إعلانٌ عن انهيار الحدود 

الحضاري  بالمعنى  ا  ثقافيًّ وكائنًا  العامّ،  الإناسّي  بالمعنى   Homo symbolicus رامزاً  كائنًا  باعتباره  بالإنسان  تُعنى  التي  العلوم  جميع  بين 

العلوم. وهي بمجرّد دخولها علم  النفس والأديان والأخلاق والفنّ، وغيرها من  التاريخي علوم  الخاصّ. وهكذا تتوافد على الحقل 

التاريخ تُصبح مداخل تنحصر وظيفتها في المساعدة على فهم الإنسان فهمًا أفضل من قبلُ. والحاصل من هذا أنّه حيثما كان ثمّة ما 

يشير إلى الإنسان، كان التاريخ صائدًا للاختصاصات. والتعبير المجازي الذي استخدمه مارك بلوخ يستوعب استيعابًا ممتازاً هذا المعنى: 

"المؤرّخ الجيّد، هو ذاك الذي يُشبِه وحش الأسطورة، الذي يعرِف أنّه حيث توجد رائحة اللحم البشري توجد طريدته")2)). ولا عجب 

اللحظة في  التاريخ")2)). وهل تكون هذه  انفجار  نعيش لحظة  "إنّنا  الشهيرة:  قولته  منتشيًا،   ،Pierre Nora نورا  بيار  يقول  أنْ  حينئذ 

.Transdisciplinarité سيرورة الميتودولوجيا سوى لحظة التتويج الكبرى: الاختصاص العابر

التاريخ من أسفل ومنهج التقاطع: قراءة في التأسيس

مادّةً  التاريخ  بناء  لإعادة  دليلً  فيها  ورأت  بالحوليات،  معينة  بدرجات  تأثّرت  دة  المجدِّ العربيّة  التاريخيّة  الكتابة  أنّ  إلى  أشرنا 

التاريخ  إدانة  ينتبه إلى أمر يشترك فيه الجميع مفاده  به مباشرة  الجيل المؤسّس والجيل اللاحق  أنتجه  ومنهجًا وعِلمًا. والناظر في ما 

تاريخ  تاريخ جماعات،  وليس  أفراد  تاريخ  وانتصارات،  وأبطال وسلالات  ملوك  تاريخ  وتمجيد،  انتقاء  تاريخ  الرسمي - التقليدي لأنّه 

ل ويُدرسَ. والحقيقة أنّ ذلك يندرج ضمن تصوّر معيّ للثقافة والعمران  ن ويُحفظ وليس تاريخ ما ينبغي أنْ يُسجَّ ما يراد له أنْ يُدوَّ

والسلطة والمجتمع وعلاقات القوّة التي تتحكّم في كلّ ذلك بآليّة لسانيّة هي الإنشاء والسرد والقصّ. وكلمة "أراّخ" التي أطلقها العروي 

على ممتهِن هذا العمل إنّما أطلقها في إطار الترويج لتصوّر آخَر تنتظم داخله ممارسة الكتابة التاريخيّة.

وإذ يشتكي المتذمّرون من تركة المؤرّخين التقليديّين، فإنّهم، في ما بدا لنا، لم يُحَمّلوا أنفسهم مهمّة تصحيح الأخطاء وترميم البناء 

وردم الفراغات وملء البياض. فمثل هذه المهمّة دون ما يصبون إليه. والمدقّق في مرتكزات أطروحاتهم لا يخالجه شكّ في أنّهم يَطلبون 

متكاملين  نسقيَّين  تفسيَرين  يقدّم  المثال  فالعروي على سبيل  والترميم.  بالتصحيح  وأدوات ولا ترضى  فلسفةً  القديم  مع  تقطع  مسالك 

لانبناء الكتابة التاريخيّة التقليديّة على النحو الذي انبنت عليه. يرى العروي، في التفسير الأوّل، أنّ السياق الذي تبلورت فيه الكتابة 

منطلق  من  الهيمنة  شرعنة  على  تعمل  توحيديّة  استراتيجيا  باعتماد  العباسيّة  الدولة  فيه  حكمت  الذي  السياق  هو  القديمة  التاريخيّة 

ووُلِد  الدولة")2)).  بإدماجها تدريجيًّا في حضيرة  المتصارعة وذلك  الجماعات  تعايش بين  بـ "سنّ سياسة  الجماعة. فقامت  الدفاع عن 

من رحِم هذه الاستراتيجيا مؤرّخ رسميّ دائر في فلكها، فـ "لعب التاريخ دوراً فعّالً في نشر وتثبيت العقيدة )الأيديولوجيا( التي ستسمّى 

بحقّ عقيدة أهل السنّة والجماعة")2)). ويُرجِع في التفسير الثاني بعضًا من أسباب غياب الكتابة بمنهج شمولي إلى تصوّر التاريخ تصوّراً 

البدء  على  العود  آليّة  عبر  الانغلاق  لفكرة  وتسوّق  ا،  أخلاقيًّ الاعتبار  دور  مثلً(  )النبوّة  المتعالية  وقائعه  بعض  تؤدّي  حيث  مجزَّأً  ا  حدثيًّ

ا. قال في هذا الشأن: "المؤرّخ العربّي ]...[ يرى التاريخ لا كسلسلة من أحداث متماسكة الحلقات بل كإعادة مستمرّة لعهد النور  فلسفيًّ

24	  Marc Bloch, Apologie pour l'histoire ou métier d'historien (Paris: Armand Colin, 1997), p. 51.

25	  Pierre Nora, "Nous vivons l'éclatement de l'histoire," Texte de Présentation de la Bibliothèque des Histoires. Paris, Gallimard, Collection 
de la NRF, accessed on 19/9/2019, at: http://bit.ly/2lXy0BZ 

26	 عبد الله العروي، العرب والفكر التاريخي )بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 2006(، ص 81.

27	 المرجع نفسه، ص 82.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

66

القديم وإنشاء  النسق  إلّ كسر  تاريخيّة جديدة  أراد أن يكتب كتابة  النسقي، لمن  الطرح  والحقيقة")2)). ولا يمكن، تأسيسًا على هذا 

معقوليّة جديدة للكتابة لها نسقها الخاصّ بها الذي تنتظم داخله.

الواقعات  من  المهمل  أو  المتروك  يُوجد  حيث  إلى  المؤرّخ  نظر  تحويل  على  عليها،  أطلقنا  كما  الثانية،  الوعي  لحظة  تعمل 

نشأة  في  أسهمت  ووظائف  أدواراً  لها  أنّ  في  الجديد  المؤرّخ  اعتقادُ  ذلك  على  والباعثُ  والتحتي.  الأفقي  القاع  ذات  والسيَ  والروايات 

خ لهم من جهة ثانية، واعتقاده ثالثًا  الظاهرة/ المشهد/ الحدث من جهة، واعتقاده في أنّه من الضيم أنْ يُنسج التاريخ على مقاس مَن يُؤرَّ

شون وكلُّ مَن نبذهم قلم المؤرّخ التقليدي. ولتأمين هذه العمليّة الكبرى كان التفكير في رافعة قادرة  في أنّه من العدل أنْ يُنْصَفَ المهمَّ

على إخراج المنسّي إلى دائرة الضوء. فكان الرهان على المنهج. 

وإذا علمنا أنّ الانتقال من كتابة التاريخ الرسمي إلى كتابة تاريخ "العوامّ" يقتضي أنْ يُقيم المؤرّخ بين فئات المجتمع المنسيّة، بات 

ا انتظار ولادة التاريخ الاجتماعي بكلّ ما يعنيه ذلك من توغّل في مختلف مكوّنات الحياة الاجتماعيّة العموميّة. وهو توغّل قائم  ضروريًّ

على أعمدة أربعة كبرى: الالتزام تجاه الناس الذين غيّبهم التاريخ التقليديّ )العمّال، النساء، الأقليّات، الفقراء، وغيرهم()2))، ودراسة 

المجتمعات  لبنى  الهواية، الانحراف، وغير ذلك(، وتحليل شامل  العمل،  الطفولة،  اليومي )الأسرة،  ملامح حياة هؤلاء في معيشهم 

ا)3)).  تاريخًا عامًّ باعتباره  تاريخ المجتمع  لتأسيس  للتاريخ الاجتماعي يكون مشروعًا  الماضية والوقوف على خصائصها، واعتماد تصوّر 

العلاقات  إلى  نظراً  والثقافية  السياسية والاقتصادية  الحقول  لنفسه موقعًا بين  ويتّخذ  السوسيولوجيا،  التاريخ الاجتماعي على  ويرتكز 

المتينة التي تربطه بها. ويوفّر هذا التموقع فرصةً للتأثّر والتأثير. وهو ما يسمح بتعميق النظر في نظام حياة الكيانات الاجتماعية. وكلمة 

"الحوار" Dialogue التي استخدمها لابروس Ernest Labrousse لتعيين مفهومٍ للتاريخ الاجتماعي مهمّةٌ في هذا السياق لأنّها تؤكّد 

حضور المنهج في المقاربة التاريخية: "التاريخ هو تاريخ الحوار بين الاقتصادي والاجتماعي والثقافي")3)). وكلمة "الحوار" هي مجرّد إبدال 

لساني لمصطلح "التقاطع" الذي انطلقت منه أسئلة هذه الدراسة. فالتاريخ الاجتماعي، إذًا، ليس تاريخَ الفرد من حيث الموضوع، وليس 

اختصاصًا مكتفيًا بنفسه من حيث المنهج. فإنْ كان علم التاريخ، كما سبقت الإشارة، كأنّه علم العلوم لشساعته، فالتاريخ الاجتماعي 

كأنّه الفرع الذي يحتوي سائر فروع التاريخ ويتضمّنها)3)). وهو إذ يكون في حوار مع الحقول السياسية والاقتصادية والثقافية، يُسهم 

بطريقة فعّالة في بناء معرفة مركّبة بالجماعة الخاضعة للبحث. وعلى هذا الأساس ينفصل التاريخ الاجتماعي انفصال قطيعة عن التاريخ 

المعرفة سردًا وحفظًا كما جرت  ثانية. وليست  ناحية  التاريخيّة من  المعرفة  إنتاج  للمنهج دورٌ محوري في  ناحية، ويصبح  التقليدي من 

28	 المرجع نفسه، ص 88. 

النظر إلى  الزاوية من  التاريخي. وبعض الاختلافات بين علوم الطبيعة وعلوم الإنسان تكمن في هذه  بامتياز لأنّها تشتغل بالإنصاف  مسألة الالتزام مسألة قيمية   	29

القضايا المدروسة. ومن المؤرّخين العرب المجدّدين الذين صرفوا قسطًا غير قليل من الجهد في تشغيل المناهج لفائدة التاريخ الاجتماعي العادل، إبراهيم القادري بوتشيش. 

يقول مثلً: "إنّ ردّ الاعتبار للفئات المنتجة من عامّة الناس والشرائح المستضعفة ]...[ وانتشالهم من ركام النسيان الذي وضعهم فيه المؤرّخون، يعدّ أداة تسعى – بامتياز 

- إلى تأسيس تاريخ علمي محترم، يمشي على قدميه بدل المشي على رأسه"، ينظر: إبراهيم القادري بوتشيش، المهمّشون في تاريخ الغرب الإسلامي: إشكاليات نظرية 

وتطبيقية في التاريخ المنظور إليه من الأسفل )القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، 2014(، ص 9.

30	 اهتمّ بهذه العناصر جوفري كروسيك في:
Geoffrey Crossick, "Qu'est-ce que l'histoire sociale?" in: Yves Michaud, Universités de tous les Savoirs: L'Histoire, la Sociologie et 
l'Anthropologie, vol. 2 (Paris: Odile Jacob, 2001), pp. 155-167.

31	 نقلً عن فرانسوا كارون من مقاله:
François Caron, "Introduction générale de Saint- Cloud à Ulm," in: Christophe Charles (dir.), Histoire sociale, histoire globale? (Paris: Maison 
des sciences de l'homme, 1993), p. 17.

32	 حول علاقة التاريخ الاجتماعي بغيره من فروع التاريخ من جهة، وبغيره من الاختصاصات من جهة أجرى، ينظر على سبيل المثال:
Frank Noulin & Jean-François Wagniart, "La Place de l'histoire sociale: de la recherche à l'enseignement," Cahiers d'histoire, revue d'histoire 
critique, no. 122 (2014), pp. 19-43.



67

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

به سُنَن التدوين التاريخي. إنّها، بفضل منهج "الحوار" بين العلوم المتجاورة دراسة في البنى الاجتماعية والعلاقات السائدة والسلوك 

والقيم وأنماط الإنتاج. فالمؤرّخ في هذه الوضعيّة هو الذي يصنع التاريخ؛ لأنّه وحدَه من يقوم بإنشائه وتأويله في ضوء الوسائط القرائيّة 

المتشابكة المتوفّرة له. وهذا تطوّر نوعي لأنّه لم يُعطِ للتاريخ فقط هُويّةً جديدة، بل أعطاها للمؤرّخ أيضًا؛ إذ إنّ المؤرّخ الجديد مطلوبٌ 

منه أن يرى موضوعه بأكثر من عيٍن: عين الاقتصادي وعين السوسيولوجي وعين الأنثروبولوجي ... حتّى يستطيع إعادة بناء التاريخ.

المنهج  التاريخيّة طبّقوا  الكتابة  الحاملين مشروع تجديد  العرب  المؤرّخين  أنّ بعض  السياق، إلى  أنْ نشير، في هذا  الطريف  ومن 

الاجتماعي المادي على المؤرّخ التقليدي نفسه، قبل أن يطبّقوه على المادّة التاريخيّة، فبانت انعكاسات انتمائه الأيديولوجي والطبقي على 

ما كان يكتب. والمؤرّخ محمود إسماعيل واحد من قلّة من روّاد التجديد الذين خاضوا تجربة تنفيذ المنهج الاجتماعي - الماركسي على 

التراث الإسلامي من مدخل انتماء المؤرّخ التقليدي. فهذا المدخل قادر، في نظره، على تقويم الإنتاج التاريخي: "سنحاول دراسة أوضاع 

هؤلاء المؤرّخين الطبقية وانتماءاتهم المذهبية كمدخل لدراسة أعمالهم بما انطوت عليه من مناهج ونظرات تاريخية")3)). والحقيقة أنّه 

وصل إلى نتائج ذات قيمة نوعية ما كان يمكن، دون هذا المنهج، إدراكها. فَمِن ذلك على سبيل المثال ما تعلّق بالمؤرّخ المغربي في العصر 

الوسيط. فهذا المؤرّخ السنّي المالكي، رغم الحيويّة التي عرفها المذهب المالكي نتيجة اقترابه من حياة الناس وشواغلهم، ظلّ، بحسب 

النصّيّة ولصيقًا بالأثر بسبب انتمائه الطبقي والأيديولوجي. ولم يشذّ عن هذه القاعدة سوى نفر قليل من  رأيه، محافظًا على المقاربة 

الذين تأثّروا بكتابات المشارقة)3)). 

ومِن الإنصاف أنْ نضيف رأيًا قد يُخفّف قليلً من ضغط النقد المسلَّط على المؤرّخ الرسميّ مفاده أنّ أزمة الكتابة التاريخيّة في العصر 

الوسيط لا تتحمّلها استراتيجية التدوين السلطانيّة وحدها. فعدم بروز مؤرّخ من بين المهمّشين يكتب لهم وعنهم تحت سقف الالتزام 

بقضاياهم، على المعنى السالف بيانه، حرمهم من أنْ يكون لهم ذكْرٌ، كما حرم التاريخ من زاوية نظر تعديليّة لكتابة تاريخيّة متوازنة. 

وإشارة إبراهيم القادري بوتشيش في هذا الصدد على غاية من الأهميّة: "إنّ للعوامّ ذاتهم مسؤوليّةً في هذا المجال، ذلك أنّهم لم يخلّفوا 

وثائق تاريخيّة تعبّ عن مواقفهم. فزعماء الثورات الاجتماعيّة والتنظيمات السّريّة، لم يتركوا وثائق تلقي الضوء على مبادئهم وأهدافهم 

]...[ يمكن للباحث في تاريخ العوام أن يرجع إليها")3)).

ومَأتى أهمّية ما نبّه عليه بوتشيش يكمن في إثارة سؤال مركّب يجمع بين المعرفي والمنهجي والإيتيقي؛ هو: مَن يكتب التاريخ؟ 

إنّه سؤال في الانتماء والهويّة، كما يبدو، ولكنّه أيضًا سؤال في صميم المقاربة التاريخيّة: كيف تكون؟ وما ضمانات أنْ تكون مقاربةً 

موضوعيّة؟ فالمنهج، إذًا، ليس فقط أداةً وتقنيةً، إنّه كذلك اختيارٌ ما قبلّي. وعلى أساسٍ منه يقع إنتاج المعرفة. فمنهج الكتابة السلطانيّة 

إلّ مؤرّخ "العامّة". وحين ينتفي مؤرّخ  أنْ يجيده  العموميّة/ الأفقيّة لا يمكن  إلّ مؤرّخ سلطاني، ومنهج الكتابة  أنْ يطبّقه  لا يمكن 

العامّة، فما يُتوقّع هو أحدُ أمرين: إهمال لذكرهم من مؤرّخ السلطان، أو تشويه لهم إن صادف أن ذَكرهم. وما يُستفاد من هذا هو أنّ 

المؤرّخ الواحد لا يُنتج إلّ تاريخًا واحدًا، وهو التاريخ العمودي، وأنّ اختراقَ هذه الحقيقة لا يكون إلّ بتاريخ متعدّد الأصوات، متشابك 

ا. والراجح أنّ مِثل هذا التصوّر، لو عرف طريقه إلى التطبيق، كان سييسّ مهمّة  الأقلام والروايات. فإنْ صار كذلك، كان تاريخًا أفقيًّ

تقاطع الاختصاصات لأنّه ناشئ قَبْليّا من فكرة تقاطع أصوات المؤرّخين. 

33	 محمود إسماعيل، سوسيولوجيا الفكر الإسلامي: طور التكوين، ج 1 )القاهرة: سينا للنشر؛ بيروت: مؤسسة الانتشار العربي، 2000(، ص 255.

34	 المرجع نفسه، ص 255-254.

35	 إبراهيم القادري بوتشيش، تاريخ الغرب الإسلامي: قراءات جديدة في بعض قضايا المجتمع والحضارة )بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر، 1994(، ص 30.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

68

وبعيدًا عن الغرق في التفاصيل، لا مبالغةَ إنْ ذهبنا إلى أنّ نواة مشروعٍ للتاريخ السوسيولوجي العربّي شرعت في التشكّل في بعض 

الاتكاء  يمكن  إسماعيل  محمود  سجّله  وما  للاختصاصات.  العابرة  والمناهج  بالتيّارات  المتأثّرة  الفكريّة  والكتابات  الأكاديميّة  الدوائر 

التراث وفقًا لمنظور  لدراسة بعض جوانب  الدارسين  المجال: "جرت محاولات عدد من  البحث في هذا  أفق  لمنَ يرغب في توسيع  عليه 

سوسيولوجي، فعلى الصعيد الأكاديمي أُنجزت بعض الرسائل برؤية اقتصادية اجتماعية، كما تناول بعض الأساتذة الجامعيين بعض 

جوانب التراث العربي وفقًا للمنظور ذاته، وأسهم لفيف من الكتّاب والمفكّرين بدور في هذا الصدد، فأثاروا مشكلات التراث في جوانبها 

وا للمقاربة  المنهجيّة والتنظيريّة")3)). ولكنْ يَلفت انتباهَنا النقدُ اللاذع الذي سلّطه محمود إسماعيل على مؤرّخي التاريخ لأنّهم لم يتصدَّ

الاقتصاديّة الاجتماعيّة، ولم يُنجزوا دراسات شاملة لتطوّر بنية المجتمع العربّي: "لماّ كانت هذه المهمّة منوطة بمؤرّخي التاريخ الإسلامي، 

الحياة  الاقتصاديّة ومظاهر  توصيفيّة متجزّئة للأحوال  دراسات  إلّ مجرّد  اللّهمّ  الصدد،  يُنجز عملً في هذا  لم  أحدًا  أنّ  أسفٍ  فَمِن 

الاجتماعيّة تأتي بشكل عابر ضمن تأريخاتهم لدولة من الدول أو عصر من العصور. ولم يحاول أحد - إلّ نادراً - تكريس شيء من فهمٍ 

للأساس الاقتصادي الاجتماعي في صياغة الأحداث السياسية والحياة العقليّة ووضْعها في إطارها التاريخي الصحيح")3)).

وبقطع النظر عمّا في هذا الحكم من تشدّد يقترب من المبالغة المفرِطَة، فإنّ الأساس الذي بُنيَ عليه سليم في المطلَق، وهو ضعف رصيد 

الكتابة التاريخيّة العربيّة المنتمية إلى الفضاء المنهجي الجديد حيث تتلاقى الحقول وتتقاطع في إطار وعيٍ قائمٍ على أنّ المعرفة التاريخيّة 

لا تنمو إلّ بتشبيك المناهج واستثمارها. ولا شكّ في أنّ قلّة التأليف في البنى الاجتماعيّة وتطوّرها يُخلّف آثاراً سلبيّة لأنّ الدراسات المقطعيّة 

ل إليها أو في المساحات البحثيّة التي تغطّيها.  أو الميكرو-تاريخيّة لئن وفّرت معرفة دقيقة بموضوع البحث تظلّ جزئيّة إنْ في النتائج المتوصَّ

ففضل التشبيك المنهجي على الكتابة التاريخيّة لا يُلمس فقط في النتائج التركيبيّة، بل أيضًا في المقاربة النسقيّة والبنيويّة التي تقدر على 

رصد التحولّات والربط بينها وبناء الأحكام التأليفيّة في ضوء كلّ ذلك. وعمومًا، التاريخ الممتدّ لا تُحْسِن الدراسات الجزئيّة كتابته.

في حدود التفكير النظري وشرعية الفكر التطبيقي

تنتمي الكتابة العربيّة في التاريخ المقطعي والتطبيقي إلى اللحظة الثالثة في سيرورة الكتابة التاريخيّة العربيّة المجدّدة. وهي لحظة 

عطاء كبرى أمّنها الجيل الثالث من المؤرخين والمفكرين والمشتغلين بالفلسفة. فإذا كان الجيل الأوّل )هشام جعيط، وعبد الله العروي، 

التأسيس والتدشين والتنظير والتحفيز على الانقلاب على تقاليد  وطيب تيزيني، ومحمود إسماعيل، ووجيه كوثراني، وغيرهم( جيل 

الكتابة التاريخيّة موضوعاتٍ ومناهجَ، وإذا كان الجيل الثاني قد أخذ بطرفَ المشعَل فأسهم بقسط في التنظير وقسط في التطبيق وقسط 

في التعريب )محمد الطاهر المنصوري، وإبراهيم القادري بوتشيش، ومحمد حسن، وعبد الرحيم بنحادة، وعثمان المنصوري، وغيرهم(، 

بعيدة  أعمالهم إلى حدود  تقلّصت في  الثاني  الجيل  الدكتوراه تحت إشراف مؤرّخي  أغلبُه أطروحاتِه في  أنجز  الذي  الثالث  الجيل  فإنّ 

أسئلة التنظير وهواجس المعرفة النسقيّة لصالح الدراسة التطبيقيّة)3)). هذا لا يعني أنّه لا يمكننا أن نظفر بشيء من ترسّبات المعالجات 

36	 المرجع نفسه، ص 33.

37	 المرجع نفسه.

ر جيل يُعنَى بالتطبيق. يُوجد كتاب عنوانه مناهج  ر جيل يُعنى بالتنظير وتَصَوُّ 38	 نضرب مثالً دقيقًا ههنا نبيّ من خلاله الفرق بين تصوّرَين للمنهج عند جيلَين: تَصوُّ

البحث في الإنسانيّات والعلوم الاجتماعيّة ألّفه عبد الإله بنمليح ومحمد استيتو، ووضع محمود إسماعيل للكتاب مقدّمة. في العنوان إغراء كبير يدفعك إلى توقّعِ كتابة في 

الميتودولوجيا على غرار العناوين التي تُوسم بها كتب المنهج في الأكاديميا الغربيّة. ويزداد هذا التوقّع وثوقيّة حين تقرأ مقدّمة محمود إسماعيل التي محّضها للميتودولوجيا 

ونقد فيها بعنف تقصير العرب في الكتابة في هذا العلم. فممّا قاله: "شحيحة هي الكتابات العربيّة في الحقل الميتودولوجيّ ]...[ برغم وقوع ثورة إبستيميّة ومنهجيّة منذ 

منتصف القرن الماضي وإلى الآن" )ص 12(، غير أنّك تُفاجَأ بمتن الكتاب مخصّصًا لفنّ كتابة الرسالة الجامعيّة في اختصاص التاريخ مُوجّهًا إلى "الطلبة الباحثين المقبلين على 

إعداد بحوث أو رسائل أو أطروحات جامعيّة، ولا سيما في الخطوات والتجارب الأولى" )ص 20(. فهو إذًا في تقنيات التأليف وليس في الميتودولوجيا. وبهذا تنفصل مقدّمة 

محمود إسماعيل عن محتوى الكتاب انفصالً بائنًا بسبب انتساب صاحب المقدّمة إلى جيل التنظير وانتساب صاحبَي الكتاب إلى جيل التطبيق )نُشر الكتاب بالقاهرة: رؤية 

للنشر والتوزيع، 2006(.



69

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

الكتابة  الذي تنحصر وظيفته في تبرير  أنّه الالتفات  التفاتًا إلى ذلك، غير  إنّ في مقدّمات كتبهم ومقالاتهم  التنظيريّة في ما يكتبون. 

في هذه المسألة أو تلك من دون أنْ يتجاوز ذلك إلى مقاصد ذات بعد فلسفي واسع. وينبغي أنْ نُسارِع فنرفع عنهم الحرج مؤكّدين أنّ 

الغرض من الملاحظة التي سُقناها وصفيّة ترتيبيّة أقرب ما تكون إلى المحاولة التحقيبيّة منها إلى الإدانة وتحميلِهم مسؤوليّة عدم اكتمال 

سيرة الكتابة التاريخيّة المجدّدة من جهة التنظير والمسوّغات الموضوعيّة.

لن نعود إلى إثارة الأسباب التي رأيناها مانعةً انتظامَ الكتابة التاريخيّة المجدّدة في أفق إبستيمولوجي وميتودولوجيّ. وحسبنا هنا 

ا لا يسمح في كلّ الأحوال إلّ بما انصرف إليه هذا الجيل  أنْ نكتفيَ بالإلماع إلى أنّ غياب الشروط العمرانيّة لتجديد الكتابة تجديدًا نسقيًّ

الباحثين على  اختيار  استقرّ  بعد أن  بامتياز  المنهج  اللحظة هي لحظة  أنّ هذه  ا مفاده  أوّليًّ انطباعًا  أنْ نسجّل  المهمّ  الثالث. ولكنْ من 

المقاطع التاريخية التي سيقع عليها التطبيق. سيكون العصر الوسيط هو المساحة الأساسية التي انتدب المؤرّخون المجدّدون أنفسهم 

العصر الأوروبي  أغلبُ بحوثها على  التي دارت  بتأثيٍر وافد من "الحوليات"  الدقّة أكان ذلك  للنشاط فيها. وإنْ كنّا لا ندري على وجه 

الوسيط أم لا، فالذي لا ريب فيه أنّ هذا الاختيار كان مناسَبةً أكاديميّة جيّدة لاختبار كيفية استثمار المؤرّخ الوسيطي العلوم المجاورة 

ا. لعلم التاريخ استثماراً منهجيًّ

لة بالنسبة إلى المؤرّخ المجدّد، ولماّ كانت الكتابة التقليدية كتابة سلطانية عمودية  لماّ كان العصر الوسيط هو المساحة التاريخيّة المفضَّ

غير أمينة بدليل الإخلالات الجسيمة التي ارتكبتها، كانت الأنثروبولوجيا الشريك الأكثر فاعلية وقدرة على مساعدة المؤرّخ في مشروع 

المفضّل  المجال  هو  الجماعات  ماضي  أنّ  إلى  نظراً  موضوعيّ،  التقاءٌ  هو  بالأنثروبولوجيا  الوسيط  التاريخ  والتقاء  التاريخ.  كتابة  إعادة 

أم  أكانت طبيعية  أنّ للأنثروبولوجيا شبكاتٍ واسعةً ومعقّدة مع كثير من الاختصاصات، سواء  وإذا وضعنا في الاعتبار  للأنثروبولوجيا. 

قيمة  المتعدّدة)4))  جوانبها  من  وتطوّرها  الإنسان  حياة  في  فالبحث  كبيراً.  كان  إليها  المؤرّخ  انجذاب  أنّ  عرفنا  اجتماعية - إنسانية)3))، 

مضافة تُتيحها الأنثروبولوجيا والسوسيولوجيا للتاريخ)4)).

والناظر في هذا النوع من الكتابات يُقرّ بأمرَين: تَسارع وتيرتها في الأعوام الأخيرة، وتنوّع موضوعاتها وطرافتها. وهذا مُلاحَظٌ بكثرة 

في المؤسّسات البحثيّة المغاربيّة )رسائل وأطروحات جامعيّة، ومجلات متخصّصة، ووحدات بحث ومخابر، وجمعيّات علميّة، ومؤتمرات 

العربيّة  الأكاديميا  بذل  إلى  المتشعّبة  وعوالمها  الأنثروبولوجيا  مع  ا  منهجيًّ متقاطعًا  بالتاريخ  المتعاظم  الاهتمام  هذا  يعود  وقد  وندوات(. 

جهودًا كبيرة في التحرّر من سطوة التاريخ التقليدي، والاندراج في مسارات التجديد المنهجي لإعادة بناء التاريخ الإسلامي الوسيط.

39	 ينظر حول هذه المسألة: أحمد أبو زيد، "ماذا يحدث في علوم الإنسان والمجتمع؟"، عالم الفكر، مج 8، العدد 1 )1977(، ص 254-233.

40	 من التعريفات الوظيفيّة الجيّدة للأنثروبولوجيا ما أوردتْه الأنثروبولوجيّة الأميركية مارغريت ميد Margaret Mead: "نحن نصف الخصائص الإنسانيّة، البيولوجيّة 

والثقافيّة للنوع البشري عبر الأزمان وفي سائر الأكوان. ونحلّل الصفات البيولوجية والثقافية المحلّية كأنساق مترابطة ومتغيّة، وذلك عن طريق نماذج ومقاييس ومناهج 

متطوّرة ]...[ ونعنى أيضًا ببحث الإدراك العقلي للإنسان، وابتكاراته ومعتقداته ووسائل اتصالاته. وبصفة عامّة، فنحن الأنثروبولوجيّين نسعى لربط وتفسير نتائج دراساتنا في 

إطار نظريّات التطوّر"، نقلً عن: حسين فهيم، قصّة الأنثروبولوجيا: فصول في تاريخ علم الإنسان، سلسلة عالم المعرفة 98 )الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون 

والآداب، 1986(، ص 14-13.

41	 ننوّه في هذا السياق بأنّ الكتابة المجدّدة المتخصّصة في التاريخ الوسيط هي الطاغية لأسباب يضيق المجال عن تفصيل القول فيها. ولكنّنا لا ننفي انصراف بعض 

المؤرّخين المجدّدين إلى مساحات تاريخيّة معاصرة وراهنة جسّدوا فيها منهج التقاطع لدراسة التحولّات الاجتماعيّة والسياسيّة والاقتصاديّة. ولا ريب في أنّ رصد تلك الكتابات 

ا  يمكن أن يوقف الدارس على نتائج مهمّة. ونحن إذْ نركّز على التاريخ الوسيط، فلأنّنا نرجّح أنّ أعطابًا كثيرة شوّهت الكتابة التاريخيّة التقليديّة العربيّة وأنّ الحاجة ماسّة جدًّ

لإعادة بنائه.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

70

منهج التقاطع وإعادة ترسيم جغرافية التاريخ

نسوق في ما يلي بعض شواغل الأنثروبولوجيا والسوسيولوجيا التاريخيّتَين كما مارسهما مؤرّخون عرب مجدّدون. سنتوقّف قليلً 

ا)4))،  منهجيًّ اختياراً  باعتبارها  والسوسيولوجيّة  الأنثروبولوجيّة  المخُرجات  توظيفهم  وطرائق  بحوثهم،  عليها  أداروا  التي  الأسئلة  عند 

والنتائج التي أدركوها، ودورها في كتابة التاريخ كتابةً جديدة. وفي هذا الإطار نقترح أربعة نماذج، أو أربع دراساتٍ مقطعيّة: الأولى حول 

اللباس، والثانية حول الماء، والثالثة حول الأوبئة والمجاعات، والرابعة حول الغذاء)4)).

وحريّ بنا أن نشير قبل الشروع في استحضار هذه الأمثلة المغاربيّة إلى أنّه من باب الادعاء الإتيان على جميع رصيد الكتابة العربيّة 

في التاريخ الجديد. فهذا العمل المفُرد الذي نقترحه غير قادر على التصدّي لقراءة مَسحيّة للمنتج التاريخي العربّي المعاصر مشرقًا ومغربًا. 

لذلك، نبادر إلى القول إنّ بحثنا ليس سوى محاولة محدودة في الزمان والمكان تغمط حقّ كتابات واتجاهات أخرى إن زعمنا أنّها شاملة 

كاملة)4)). ولكنّنا، مع هذا التنسيب الضروري، نميل إلى أنّ هذا الاختيار المغاربي سببُه أنّ المنَُجزَ في حقل الكتابة التاريخية المجدّدة في 

ا واسترسالً ونضجًا من نظيره المشرقي. وهذا رأي غير خاصّ بنا. فمن  البلاد المغاربية يقبع وراءه تبرير متمثّل في أنّ المحصولَ أكثر كمًّ

أعلام التاريخ المشرقي من يُقرّ بتواضع جمّ بهذه الحقيقة)4)). 

يُعتبَ اللباس مبحثًا أنثروبولوجيًا بامتياز. ولكنّ التاريخ الجديد اقتحمه، فاشتغل به، وتوغّل في تفاصيله وجزئيّاته. فما الذي حقّقه 

بما فعل؟ وما الذي يُضاف إلى هويّة المؤرّخ؟ أو ما الذي يبقى منها دالّةً عليه؟ للإجابة عن هذه الأسئلة نستدعي عملً رائدًا أنجزه محمد 

الطاهر المنصوري، وصدر في كتاب موسومٍ بـ حول الحجاب والزنّار: قانون اللّباس في بلاد الإسلام)4)).

تظهر معالم المنصوري مؤرّخًا واضحةً في مسألة محدّدة هي مصادر الكتابة التاريخيّة في اللباس. ويطالعنا المنصوري، تمامًا كما 

يطالعنا غيره من مؤرّخي الأنثروبولوجيا التاريخية، منزعجًا من غياب الوثائق المصدريّة الخاصّة باللباس في العصر الإسلامي الوسيط. 

ا. ولم يكن من بُدٍّ إلّ أن يبحث في "المصادر الدفينة"  ا أفقيًّ وهذا من العوائق الأساسيّة التي حرمت التاريخ من أنْ يكون تاريخًا اجتماعيًّ

أنّ هذا الاختيار "الاضطراري" جعل  بديلة)4)). ولا ريب في  وثائق  منها  والشواهد عساه يصنع  والروايات  المتناثر من الأخبار  لتجميع 

التاريخ متحركًّا في حقول لا تَنتَسب إليه أصالةً وابتداءً. وهو إذْ يسلك هذه الطريق، يشرع في خوض مغامرته مع المنهج بدرجتَيه الأداتيّة 

42	 نحن واعون بأنّ الحسم في شأن الأنثروبولوجيا عامّة والأنثروبولوجيا التاريخيّة خاصّة، من جهة أنها منهج أو علم، لم يكن سهلً حتّى لدى المباشرين للموضوع 

مباشَة تأسيس. 

43	 الدراسات المقطعيّة والمجهريّة كثيرة ومتنوّعة في المنُتَج الأكاديمي العربي. فقد شملت الغذاء والمناخ والحرف والصنائع والتصوّف والنخب والقضاء والشرطة والمرأة، 

وغيرها، وأغلبها في الفضاء المغاربي. والأمثلة الأربعة التي اخترنا ليست إلّ عيّنات "عشوائيّة" لرصد منهج التقاطع ودوره في تطوير المعرفة.

اللبنانية خالد  الجامعة  التاريخ في  الجديدة. روى أستاذ  الكتابة  نفسه سبّاقًا إلى اجتراح منفَذ على  لبنانّي )مشرقيّ( يرى  باحث  المناسبة شهادة على لسان  بهذه  ننقل   	44

مصطفى مرعب في مقدمة القسم الأوّل من كتابه التاريخ الجديد: الذهنيّات والثقافة الشعبية: "أُسنِد إلّي تدريس مادّة 'تاريخ الذهنيّات' من ضمن المسار الاقتصادي 

ا وتكاد تكون مجهولة ]...[ وهكذا خضت المضمار وإذا بي بعد طول عناء ومعاناة  والاجتماعي. وكعادتي قبلتُ التحدّي لأنّني علمتُ أنّ هذه المادّة جديدة وغير مطروحة عربيًّ

أقف على علم إنساني تاريخي جديد عميق وغزير ومشوّق. إنّه التاريخ الجديد. وهو علم إنساني بارز في أوروبا والغرب ككلّ، أطاح بمفاهيم الدراسات التاريخية التقليدية 

بالمعاني والأفكار  أبعادًا واسعة زاخرة  الدراسات الإنسانيّة ويعطيه  قمّة  التاريخ يقف على  والتوجّهات والدراسات ما يجعل  التاريخ وأضاف من الأفكار  القديمة وغيّ قواعد 

والفلسفات والقواعد العلمية المستمدّة من كلّ العلوم الإنسانية تقريبًا بدءًا بعلم النفس وعلم الاجتماع والاقتصاد والسياسة والجغرافيا ]..[ انتهاء بعلوم اللّغة والدراسات 

الفلسفية والفكرية المتعددة. نعم إنّ التاريخ الجديد يفتح من الآفاق ما يجعلنا نعيد النظر بتاريخنا ويرتّب مسؤوليّات جمّة على العاملين في مجال التاريخ والدراسات الإنسانية 

ككلّ"، ينظر: خالد مصطفى مرعب، التاريخ الجديد: الذهنيّات والثقافة الشعبية )بيروت: دار النهضة العربيّة، 2012(، ص 16.

التاريخي قائم لدى النخب  أنّ التجديد في البحث  ألمعَ وجيه كوثراني إلى شيء من هذا حين قال: "المطّلع على هذه الإنجازات أو على نسبة منها لا بدّ أن يعترف   	45

الأكاديمية المغاربية أكثر ممّا هو لدى النخب المشرقية"، كوثراني، ص 401.

46	  Mohamed Tahar Mansouri, Du Voile et du Zunnar: Du code vestimentaire en pays d'Islam (Tunis: l'Or du Temps, 2007). 

47	  Ibid., p. 12.



71

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

والفلسفيّة المشار إليهما في المحور الأوّل من هذه الدراسة. فأمّا ما هو أداتي، فيتعلّق بتجاوز العائق المصدري؛ وذلك بالتقاط الإشارات 

هو  ما  وأمّا  التاريخيّة.  للحقيقة  تقريبي  تصوّر  وإنتاج  ونقدها،  وتفكيكها  وتحليلها  الدفينة،  المصادر  في  الواردة  والتنبيهات  والعلامات 

والعوائد  والاقتصادية  والدينية  الثقافية  البنى  لدراسة  حقول  من  معها  يشتبك  وما  الأنثروبولوجيا  تشغيل  من  بالمناط  فيتعلّق  فلسفي، 

والعلاقات وأنماط العيش. وفي هذه الدرجة تلاحِق المؤرّخ أسئلةٌ حول هويّته وهويّة اختصاصه. وهي أسئلة مُتداولة بين أعلام "التاريخ 

الجديد" ودالّة على أنّ جغرافيّة التاريخ تبدّلت حدودها، وأنّ هويّة المؤرّخ تكثّفت فيها عناصر كثيرة مُنتزعة من هويّات علوم أخرى)4)). 

منها  واحد  كلّ  علاقة  على  بناءً  اجتماعيّة  أصناف  ثلاثة  ندرس  أن  "اخترنا  التي سيَدرسها:  المسائل  وهو يضبط  المنصوري  يقول 

بملبسه، وعلاقته بالمجتمع: النساء اللّتي خصّهنّ المجتمع بالحجاب وما يتفرّع منه، وأهل الذمّة حيث يكون اللباس بالنسبة إليهم شأنًا 

ا، والمتصوّفة الذين يكون ما يلبسونه اختياراً وهُويّة")4)). والناظر في معقوليّة هذا الاختيار ينتبه منذ الوهلة الأولى إلى أمرَين:  سوسيو-قانونيًّ

الجسد والمجتمع. وغنيّ عن البيان أنّ دراسات الجسد في الإسلام )وفي غيره من الحضارات القديمة( نادرة إلّ ما تعلّق منها بالجانب 

أنّ الكتابة في الجسد نوع من الاكتشاف الجديد للإنسان  إذًا من الموضوعات المسكوت عنها. والواقع  الفقهي )الطهارة مثلً(؛ فهو 

مُبعَدًا عن دوائر النظر والفهم والتأمّل لأسباب ثقافيّة وعقائديّة واجتماعيّة وتربويّة؛ ولذلك كان مغطّىً/ مستوراً  اليوم. فالجسد كان 

ا، وتطوّر المعارف هو الذي جاء بالجسد إلى دائرة الضوء. إنّ "تصوّراتنا له ارتبطت بصعود الفردانيّة بنيةً اجتماعيّة، وبظهور  ا ورمزيًّ عمليًّ

بتاريخ  أيضًا  مرتبطة  التصوّرات  وهذه  المحلّيّة.  الشعبيّة  للتقاليد  المستمرّ  وبالتراجع  الطبيعة،  حول  واللائيكي  الوضعي  العقلاني  التفكير 

الطبّ الذي يجسّد على نحو من الأنحاء المعرفة الرسميّة بالجسد في مجتمعاتنا الراهنة")5)). وعلى هذا الأساس تكون الفتوحات المعرفيّة 

والمنهجيّة في علوم الإنسان والطبيعة كأنّها الكنز الذي وقع عليه المؤرّخ فأفاد منه على نحو غير مسبوق. وهكذا "يتعرّى" الجسدُ أوّل مرّة 

تِر والغموض والحميميّة، ويصبِح بفضل تلك الفتوحات مادّة مصدريّة لدراسة طرائق التفكير وشبكات  بين يدَي المؤرّخ فيخرج من السِّ

القيم الراعية لسلوك المجتمع.

ماذا تلبس المرأة؟ وماذا يلبس الرجل؟ بل ماذا تلبس الحُرّة؟ وماذا تلبس الأمََة؟ وماذا يلبس المسلم؟ وماذا يلبس الذمّيّ؟ وما 

د اللباس ولونه المنزلةَ الاجتماعيّة والدينيّة والسلوكيّة؟ وفي أيّ وضعيّة يكون  الألوان التي تناسب هذه أو تلك؟ وهذا أو ذاك؟ وكيف يُحدِّ

رمزاً للتفرقة العنصريّة والثقافيّة أو التفرقة المجَاليّة فيكون للمدينيّ لباس وللريفيّ لباس؟ وكيف يتدخّل الفقيه بفتاواه فَيُلزِم هذا أو هذه 

بلباس، ويُلزم غيرهما بلباس؟ وأين تتجلّ الأبعاد الجندريّة في علاقة الجسد باللباس، وعلاقة اللباس بالمجتمع؟ لقد تناول المنصوري 

بكثير من العمق والدقّة والتفصيل كلّ هذه الأسئلة، وانتهى إلى نتائج تأليفيّة ذات جودة عالية تخصّ بُنى الفكر وأنساقه ومسوّغاته. 

في  أمشاجًا  إلّ  التاريخ  على  نعثر  عُدنا  ما  لكأنّنا  حتّى  الأنثروبولوجي  المنصوري  في  يتحلّل  أو  يتلاشى  المؤرّخ  المنصوري  ولكنّ 

الأنثروبولوجيا. وهذا من ثمار كسِر الحدود بين الاختصاصات. وهو بلا شكّ نتيجةٌ من نتائج اندراج المؤرّخ العربّي المجدّد في السياقَين 

48	 يتساءل جاك لو غوف ]وآخرون[ عن علاقة التاريخ بالأنثروبولوجيا، فيقول: "يُطْرَح السؤال حينئذ لنتبيّ إنْ كان هذا اللّقاء قد أفرز مقاربةً جديدة للحقيقة التاريخيّة 

في مجملها، أم جغرافيّة جديدة للمؤرّخ"، ينظر:
Jacques Le Goff, Jacques Berlioz & Anita Jalabert, "Anthropologie et histoire," in: Georges Duby, L'Histoire médiévale en France: Bilan et 
perspectives (Paris: Seuil, 1989), p. 271.

49	  Mansouri, p. 12.

50	  David Le Breton, Anthropologie du corps et modernité (Paris: PUF, 2008), p. 8.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

72

المعرفّي والمنهجيّ اللذين حقّقا للدراسات الغربيّة قفزات نوعية كبرى في اتجاه بناء رؤية للاختصاصات تقوم على التقاطع والعبور خارج 

نفوذ الحدود العلمويّة الضيّقة)5)).

ا أيضًا لسببَين شكليَّين على الأقلّ: فصاحب البحث مختصّ في التاريخ، وزمن  في الأنموذج الثاني، يَقع استقدام الماء استقدامًا تاريخيًّ

البحث العصر الوسيط. ولكنّ منهج البحث المرتكِز على تقاطع الاختصاصات هو الذي سيُخرج الماء من "منبعه" التاريخيّ إلى مجرى 

ا، عنوانه "الماء والإنسان في الأندلس خلال القرنين 7 و8هـ/ 13 و14م: إسهام في  سوسيو-ثقافي. فقد أنجز سعيد بنحمادة بحثًا أكاديميًّ

دراسة المجال والمجتمع والذهنيّات")5))، عمَد فيه إلى دراسة الماء في التاريخ؛ لا من جهة تتبّع علاقته بالزمن والأحداث وتطوّر حضوره 

كما قد تجري العادة في الدراسات التقليديّة، وإنّما من جهة علاقته بالعمران والوظائف المتعدّدة التي ينهض بها. وفي بعض الفقرات 

التي قدّم بها فريد الأنصاري هذا الكتاب ملاحظاتٌ تُنزّل مبحث الماء في سياق جديد هو السياق الحضاري: "قد صار من المسلّمات في 

الدراسات التاريخيّة المعاصرة أنّ المؤرّخين الأقدمين اشتغلوا بتأريخ الإنسان في علاقته بالإنسان، أكثر من اشتغالهم بتأريخه في علاقته 

بالطبيعة، كما أنّهم اشتغلوا بتأريخ ملوكه وحروبه، أكثر ممّا اشتغلوا بتأريخ مجتمعه وعواطفه، أو علاقاته وتقاليده. وكلّ هذا يجعل 

دراسة التاريخ العمراني بمعناه الحضاري الشامل ضربًا من المغامرة")5)). وهذا التنزيل الحضاري يقتضي من الباحث التاريخي أنْ تكون 

له رؤية فوق-تاريخية من جهة الأدوار المائيّة، ومقاربةٌ مركبّة يتعاضد فيها أكثر من اختصاص ومنهج للإحاطة بالموضوع. وهو ما كان 

بنحمادة واعيًا به: "إنّ غايتنا تكمن في تجاوز المشهد الحدثّي إلى محاولة الكشف عن البنيات الداخليّة للمعرفة المائيّة ببعدَيها الوجوديّ 

في  ووظيفته  ومكانته  محدّداته  إلى  الحدث  بإرجاع  وذلك   ]...[ المادي  التاريخي  الفعل  وراء  ما  إلى  يتطلّعان  اللذين  والأنثروبولوجي، 

النسق الحضاري العامّ، عبر إخضاع الأمر للمقاربة الثقافية التي تتوقّف من وجهة نظر سوسيولوجيا الأعمال الثقافية على وجود ذاتٍ 

دائمة التفاعل مع الماء")5)). ومن يقرأ هذه الأطروحة ينتبه إلى الثراء الذي تمتاز به. فقد تمّ تخصيبها بمستخلَصات الحقول المجاورة 

للتاريخ تخصيبًا يجعلنا ندرك مدى حاجة الاختصاصات في جامعاتنا العربيّة إلى التقاطع فيَغذو بعضُها بعضًا. ودراسة الماء ليست إلّ عيّنة 

مقطعيّة، كما ألمعَنا، لبيان ما يمكن أن يحصل حين يختار الباحث العمل وفق ما نحبّذ تسميتَه بمنهج تقاطع الاختصاصات. ففي هذا 

كنّا  ما  واحد،  اجتمعت في كتاب  أنّها  ولولا  والتصوّف.  والطبّ،  والمناخ،  والمعمار،  والقانون،  بالفقه،  الماء  معالجة علاقة  تمّت  الاتجاه 

متهيّئين لاستحضارها مجتمعةً. والواقع أنّها لم تجتمع إلّ بِخطّة ولغاية مرسومة. فالمقاربة الثقافيّة التي اتخذها الباحث سبيلً لجَعل 

بل  والمناخ،  والقانون  والفقه  المعمار  بالطبّ وهندسة  التصوّف  فالتقى  السبيل،  التي يسّت  الذهنيّات هي  تاريخ  إلى  منتسبة  أطروحته 

بالمتخيَّل أيضًا وما يتصّل به من تمثّلات ورموز وإسقاطات. 

ومن النتائج التأليفية التي نودّ أن نضرب مثالً دالًّ عليها، تلك المتّصلة بولوج التاريخ في عَالَم المتخيّل؛ ذلك أنه ولوجٌ يؤكّد أنّ 

التاريخ الوقائعي/ الحدَثي شرعَ يَفسح لتاريخ الذهنيّات في الأكاديميا العربيّة مكانًا بفضل منهج التقاطع. يقول بنحمادة مستنتجًا: "ترك 

البعد التمثُّلي للجنّة وقدسيّة الماء في التصوّر القرآني بصماتهما الواضحة في الحديقة الأندلسيّة ونوع تصميمها ومرافقها المائيّة، غدت 

بفعلها المساحات الخضراء والصحون والمصلّيات فضاءات هندسية تشعّ بالمعاني التمثليّة التي تحيل على الترقّي الروحي المحدّد لذات 

51	 على سبيل المقارنة بين نهجَين في الكتابة حول اللباس، نُحيل على بحث لأستاذة التاريخ في كلّية الآداب بجامعة الإسكندريّة: سَحر عبد العزيز سالم، "ملابس الرجال 

في الأندلس في العصر الإسلاميّ"، مجلّة المعهد المصري للدراسات الإسلامية في مدريد، مج 7 )1995(، ص 159-178؛ فهو أنموذج على الكتابة المنتسبة إلى سُنن التأليف 

التقليديّة. وتكفي إطلالة خاطفة على المراجع المعتمدة لتبيُّ أسانيدها واتجاهها. 

52	 أصلُ البحث أطروحة دكتوراه أشرف عليها الأستاذ إبراهيم القادري بوتشيش، ينظر: سعيد بنحمادة، الماء والإنسان في الأندلس خلال القرنين 7 و8هـ/ 13 و14م: 

إسهام في دراسة ‏المجال والمجتمع والذهنيات )بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر، 2007(.

53	 المرجع نفسه‏، ص 9.

54	 المرجع نفسه، ص 12.



73

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

الإنسان الأندلسي وهويّته، والمتطلّع إلى العيش في واقع قدسي متّسم بالطهر والسموّ")5)). وهكذا بدا الماء في الدراسة التاريخيّة المجدّدة 

مُجَرّدَ قادح أكاديمي لمقاربة الإنسان في أبعاده جميعها على نحو يُقرّبُنا، وإنْ بشيء من التعسّف، من الرؤية الكوسمولوجيّة للمعرفة.

وجعَلْنا مدار المثال الثالث على الأوبئة والمجاعات لأسباب ثلاثة: فأمّا السبب الأوّل فمفادُه أنّ موضوع الأوبئة والمجاعات موضوع "من 

أسفل" على نحو بديع. فهو، من ناحية، يُسلّط الأضواء على قطاعات واسعة من الناس أهملهم قلم المؤرّخ الرسمي المتعفّف من الخوض 

في حياتهم. وهو، من ناحية ثانية، يثير قضايا كانت توصَف في الماضي بأنّها "مواضيع خسيسة" Sujets vils، مقابَلة بـ "مواضيع نفيسة")5)) 

Sujets nobles. ولا شكّ في أنّ "المواضيع الخسيسة" مكوّنات أساسيّة في البنى النفسيّة والاجتماعيّة والاقتصاديّة الخاصّة بالجماعات 

"السفليّة" المنبوذة والمهمّشة. ووضعها اليوم تحت الأضواء الكاشفة ضروري لإعادة كتابة التاريخ الاجتماعي والنفسي والاقتصادي. وأمّا 

السبب الثاني، فمفادُه أنّ هذا النوع من الكتابات العربيّة غير مألوف في سُنّة التدوين. فقد جاءت به تأثيرات الحوليات على نحو ما جاءت 

به من مسائل أخرى إلى السياق التاريخي العربي المجدّد. وأمّا السبب الثالث، فمفاده أنّ الكتابة المعاصرة في هذا الموضوع من حيث المنهج 

كتابةٌ في تقاطع الاختصاصات، وهي الميزة التي أفادت منها الكتابة التاريخية العربيّة المجدّدة، وقدّمت فيها إضافات مهمّة.

ا وسَمَه بـ "تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنَين الثامن عشر والتاسع  في هذا المجال أنجز محمد الأمين البزاز بحثًا أكاديميًّ

عشر")5)). وحين تعرّض لمسألة المصادر، لم يَشذّ عن منتسبي هذا النهج في التأليف. فقد وجد نفسه في مواجهة شُحّ كبير رغم أنّ الوباء في 

المغرب آفة دوريّة. فكان الحلُّ الوثائق الدفينة: "إنّ تصفّح كتب الرحلات والتراجم وبعض التقاييد أعطى بصيصًا من الضوء. كما تجدر 

الإشارة إلى تلك الذخيرة من الأدب الفقهي المتمثّل في رسائل الطواعين التي ظلّت إلى اليوم مغمورة")5)). وواضحٌ من نوع تنزيل الباحث 

أطروحتَه أنّ النزوع إلى مقاربة تقاطع الاختصاصات هي الوجهة المنهجيّة التي ستتحكّم في مسارات البحث ونتائجه: "تَناوُل المجاعة 

والوباء يقع على مفترق عدد من فروع المعرفة وميادين البحث، تتّصل بالتاريخ وتتعدّاه إلى آفاق أخرى تلتقي فيها الأسئلة الجغرافيّة 

بالتعليلات السوسيو/ اقتصاديّة والطبيّة والتحليل النفسّي")5)).

والناظر في الأطروحة يجدها مخترقَِةً تلك الاختصاصات آخذةً من كلّ واحدة منها بطَرَف. فقد كان الاهتمام بالجغرافيا الطبيعية 

ا، وكان الحقلان الاجتماعي والاقتصادي بارزَين في تتبّع الأوبئة ورصَد آثارها، وكان المخزن والفعل السياسي الداخلي  والسكانيّة جليًّ

والخارجي مُلقيَين بظلالهما على أسئلة البحث وقضاياه، وكان للذهنيّات حضور لافت. فقد تتبّع الباحث طرائق تفاعل الناس النفسي 

والذهني والديني مع الجوائح.

ا  زمنيًّ تسلسلً  الأحداث  تسلسل  على  التشديد  في  خاصّة  بجلاء  واضحة  كانت  المؤرّخ  بصمة  بأنّ  الصدد  هذا  في  التنويه  وينبغي 

ا  دًا منهجيًّ التي استقدمها، ومحدِّ الحقول  البحث مسيطراً على  المؤرّخ في هذا  لتاريخ الأوبئة. وهو ما يجعل  والعمل على رسم خارطة 

المساحات التي تتقاطع فيها. وقد تُفضي هذه الملاحظة إلى استنتاج مُؤدّاه أنّ هذه الأطروحة مثال جيّد على ازدحام الاختصاصات أمام 

باب التاريخ من جهة، وعلى القبول بها بأقدار معلومة من جهة ثانية في سياق تحوّل الدرس الأكاديمي )المغاربّي خاصّة( إلى أفق تقاطع 

الاختصاصات. فلا ننسى أنّ الأطروحة نوقشت عام تسعين وتسعمئة وألف، وأنّ الشروع فيها كان قبل ذلك بنحو ستّة أعوام. فنحن، 

إذًا، نشهد انبثاق اللحظة الثالثة وما رافقها من وعي وعسر في الوقت نفسه. وكان البزاز واعيًا بأنّ نصف قرن يفصل على الأقل المؤرّخ 

55	 المرجع نفسه، ص 283.

56	 لو غوف، ص 13.

57	 أصله أطروحة دكتوراه دولة في التاريخ تحت إشراف الأستاذ جرمان عياش. أُجيزَ عام 1990، ونشرته كلّيّة الآداب والعلوم الإنسانيّة بالرباط عام 1992.

تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر )الرباط: جامعة محمد الخامس، منشورات كلّية الآداب والعلوم  محمد الأمين البزاز،   	58

الإنسانيّة، 1992(، ص 13.

59	 المرجع نفسه، ص 12.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

74

العربّي عن نظرائه من المؤرّخين العالميّين، وبأنّ لدارسة الأوبئة التي قطعت أشواطًا على أيدي مؤرّخي الحوليات الفرنسيّين فوائد "يمكن 

أنْ يجنيها المؤرّخ من دراسة هذه الظواهر واستغلالها كأدوات في التعليل التاريخي لكثير من المنعرجات الحسّاسة والنقاط الغامضة في 

التاريخ")6)). ولعلّنا سننتظر عشريّتين من الزمن لتنضج دراسة الأوبئة في الحقل التاريخي المفتوح على مصراعيه على حقول اجتماعية 

وإنسانية كثيرة، والمستفيد إلى أبعد الحدود من منهج تقاطع الاختصاصات )نقصد كتاب حسين بوجرّة()6)).

ا من  الأنموذج الرابع هو الغذاء. والغذاء مبحثٌ تاريخي مستحدث أيضًا من جهة استناده إلى العلوم المجاورة والإفادة منها منهجيًّ

أجل بناء تصوّر متكامل لعلاقة الإنسان الوسيطي بمجاله وعاداته ونشاطه الاقتصادي والاجتماعيّ والصحّي. وسبيلنا إلى ذلك هذه المرّة 

مؤلَّفٌ جماعي عنوانه النظام الغذائّي بالمغرب والأندلس خلال العصر الوسيط: دراسات في سوسيولوجيا الأحكام والقيم والعوائد، 

وقد شارك في إعداده مختصّون في التاريخ الوسيط من الجيل الثالث؛ هم محمد البركة، وسعيد بنحمادة، وعبد الهادي البياض)6)).

ينتبه قارئ الكتاب إلى أنّ هذا العمل محكوم بتصوّر حديث لعلم التاريخ سواء من حيث مادّته المصدرية أو المنهج. جاء في مقدّمته 

"أنّ التاريخ لن يكون منفصلً عن العديد من الحقول المعرفيّة المجاوِرة التي يستمدّ منها عناصره المنهجيّة في معالجة هذا الموضوع بشكل 

الباحثين  التداخل بين الاختصاصات تنويعُ  التاريخ تحليلً، ويستثمره التخصّص الآخَر مثالً")6)). ومن علامات  دقيق، يستفيد منه 

مصادرَ الغذاء تنويعًا جعلهم يتحركّون في حقول كثيرة: "هي مادّة تتكوّن أساسًا من كتب الفلاحة والنبات والجغرافيا، وكتب الأغذية 

الشعبية،  والأمثال  والدواوين  والمشيخات  والسير  والتراجم  والنوازل،  والأحكام  الفقه  وكتب  الحسبة،  وكتب  الطبخ،  وكتب  والأدوية، 

والتصوّف والمناقب، والرحلات، وغيرها")6)). 

وكان الوعي بأنّ التاريخ الجديد مَنفَذ إلى دراسة البنيات الاجتماعية والنفسية والثقافية والاقتصادية حاضًرا بقوّة في كلّ تضاعيف 

شيء  لا  أنْ  إليه  لَيُخَيَّل  حتّى  البناء  وإعادة  والتركيب  والتفسير  التحليل  من  واسعة  إمكانات  إلى  القارئَ  يَحمل  حضور  وهو  الكتاب، 

يُحيل في الكتاب على التاريخ سوى زمن المادّة المدروسة. إنّه تَحَلُّل كامِل الأركان للاختصاصات بعضها في بعض في نزعة تقترب بنا من 

الاختصاص العابر، وتعريف النظام الغذائّي - مثلً - الذي نجده في بداية الفصل الثالث يُشير بوضوح إلى هذه النزعة: "يُقصَد بالنظام 

الغذائي جنس الأطعمة والأشربة، والمؤسسات والعلائق والتراتب الاجتماعيَّين، والسلوك والممارسات، والعوائد والأعراف، والتصوّرات، 

والمواقف والقيم والرموز، والتدبير الزمني والجغرافي والكمّي للموائد والأطباق")6)). ويمكن أن نلاحظ بيسر ههنا أنّ توسيع رقعة المصادر 

كان وراء توسيع رقعة الاختصاصات)6)). والتوسيع المتبادَل بين المعرفة والمنهج خاصيّة بنيويّة من خصائص الكتابة المجدّدة.

60	 المرجع نفسه، ص 11.

61	 حسين بوجرّة، الطاعون وبدع الطاعون: الحراك الاجتماعي في بلاد المغرب بين الطبيب والفقيه والأمير )1350-1800(، سلسلة أطروحات الدكتوراه 93 )بيروت: 

مركز دراسات الوحدة العربيّة، 2011(. وأصل الكتاب أطروحة دكتوراه في التاريخ نوقشت في رحاب الجامعة التونسية. ويوجَد من الباحثين من نزّل هذا الكتاب في سياق ثوري 

ا في مسار البحث  ا وتجديديًّ معرفي ومنهجي داخل التاريخ العربي. قال وجيه كوثراني: "ورأيي أنّه إذا جاز الحديث عن 'تاريخ جديد' عربي، فإنّ هذا العمل يحتلّ موقعًا ثوريًّ

التاريخية، والأنتروبولوجيا وعلم  الديموغرافيا  التاريخي وعلوم  المنهج  المرتكز بصلابة على  المنهجي والمفاهيمي  العربي، ففيه فعلً تجديد على مستوى الاشتغال  التاريخي 

النفس الاجتماعي، وعلم الاجتماع الدينيّ"، ينظر: كوثراني، ص 402.

62	 نُشر الكتاب بالرباط عن منشورات الزمن بدعم من وزارة الثقافة المغربيّة عام 2016.

63	 محمد البركة وسعيد بنحمادة وعبد الهادي البياض، النظام الغذائّي بالمغرب والأندلس خلال العصر الوسيط: دراسات في سوسيولوجيا الأحكام والقيم والعوائد 

)الرباط: منشورات الزمن، 2016(، ص 7.

64	 المرجع نفسه، ص 9.

65	 المرجع نفسه، ص 53.

66	 حول توسيع مفهوم الوثيقة المصدريّة، ينظر على سبيل المثال:
Jean-Loup Delmas, "L'Élargissement de la notion de source," in: François Bédarida (dir.), L'Histoire et le métier d'historien en France 1945-
1995 (Paris: Maison des sciences de l'homme, 1995), pp. 111-118.



75

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

د أنْ تكون الأبحاث في التاريخ منظوراً إليه من أسفل، فمطلَب حرصت على تلبيته الجهود المبذولة في الكتاب. فكان  وأمّا تَقَصُّ

السعي إلى تجاوز ما نصطلح عليه بـ "تاريخ الوليمة" الرسميّ بارزاً: "إنّ كتب الطبخ المصنّفة كانت موجّهة لقمّة هرم الأنظمة السائدة، 

ولهذا تفادى مؤرّخوها ذكْر، أو تفصيل، أنواع الأطعمة التي لجأ إليها السكّان تحت وخزات الجوع حتّى لا يُفسدوا شهيّة مَن أُلِّفت 

ا  كتبُ الأغذية لفائدتهم")6)). وللإفلات من التضييق وحدوده كان هذا الاختيار: "وسّعْنا دائرة القراءة والبحث حيثُ أولينا اهتمامًا خاصًّ

بالمصادر الدفينة")6)).

وتَجدر الإشارة في هذا السياق إلى أنّ إقدام هؤلاء الباحثين على دراسة النظام الغذائي عبر منهج التقاطع الهادف إلى تحرير المبحث 

التاريخي من تقاليد الكتابة التي كانت تحصره موضوعًا ومنهجًا في زاوية مغلقة كان بتأثير من الحوليات. فالاهتمام بالغذاء اهتمامًا 

غير منفصل عن الواقع "مثّل دافعًا للباحثين في تاريخ الغرب الإسلامي للعناية بالموضوع، خاصّة بعد الاهتمام الذي أقدمت عليه مدرسة 

الحوليات هذه القضايا والمواضيع، انطلاقًا من بحوثها التوجيهيّة")6))، وهو ما يُراكم محاولاتنا للإجابة عن الأسئلة المتّصلة بمنطلقات 

وليس  اجتلاب  استحداثَ  المستحدَث  العربي  سياقه  في  ومنهجًا  علمًا  التاريخ  وضْع  على  ويُساعد  العربية،  التاريخية  الكتابة  تجديد 

استحداثَ إبداع.

في مقام الخاتمة: خلاصات وآفاق

سمحت هذه الدراسة ببناء خلاصات واستنتاجات عديدة متعلقة بالكتابة التاريخيّة العربيّة في أفق منهج تقاطع الاختصاصات. 

ا. ومِن أهمّ ما نحتاج إلى تسجيله في هذه الخاتمة أمور ثلاثة: أوّلها متعلّق بأسئلة الكتابة  ا، وكان بعضُها الآخر أساسيًّ كان بعضُها جزئيًّ

وعوائق التجديد، وثانيها متعلّق بإمكانات التجاوز وحدوده، وثالثها متعلّق بشرط التجديد على قاعدة الإبداع الحضاري. 

وقفنا على ملامح أزمة المنهج في الكتابة التاريخيّة العربيّة وبوادر التجديد فيها. ومِلنا إلى تفسير مفاده أنّ انعدام الكتابات النسقيّة 

)أو قلّتها( مرجِعُه إلى أنّ أسئلة التجديد كانت في الغالب نزّاعة إلى إثارة المسائل القطاعية والتطبيقية أكثَر من اهتمامها بالقضايا المتعلّقة 

بنظريّة المعرفة والميتودولوجيا. واعتبرنا ذلك معقولً إذا وضَعْنا في الاعتبار أنّ التحولّات التي تنتقل بها المعرفة، وكذا المنهج، من وضعيّة 

من  نسق  في  الأكاديميّ  الجمعيّ  العقل  وانخراط  العمران  حيويّة  مجالُها  عليها  سابقة  بتحولّات  مشروطة  أخرى  وضعيّة  إلى  تاريخية 

التطوير والاكتشاف والإبداع. وفي ضمورها يقع التركيز على القطاعي والجزئي في استثمار المناهج الوافدة. ورجّحنا أنّ ذاك التركيز كان 

عًا. فالسياقات التي طُرِحت فيها أسئلة التجديد المنهجي والمعرفي في العلوم الاجتماعية والإنسانية عامّة وفي علم التاريخ خاصّةً لم  متوقَّ

تكن في الغالب إبداعية.

صة للقضايا المقطعية والمجهرية تميّز بوفرة وعمق  ولكن من باب الإنصاف القول إنّ منهج التقاطع المطبَّق على المباحث المخصَّ

مع الجيل الثالث إلى حدّ التنبّؤ بتدشين أفق جديد للكتابة. ولا نرانا مبالغين إذ نؤكّد أنّ ما أُنجز إلى حدّ الآن دالٌّ على أنّ علم التاريخ في 

السياق الأكاديمي العربي يخوض باقتدار معركته الكبرى، في حدود المتاح والممكن، ضدّ مبادئ الكتابة التاريخية التقليدية ومناهجها 

ومقاصدها. وعمليات التشبيك الواسعة بين الاختصاصات تبرهن على أنّ الوعي بتفتيت الحواجز بين العلوم مدخل منهجي لا غنى 

عنه؛ لا فقط لإعادة كتابة التاريخ، بل أيضًا لتنمية مهارات البحث العلمي وتطوير أداء المؤسسة الجامعية العربية. 

67	 البركة، ص 124.

68	 المرجع نفسه.

69	 المرجع نفسه، ص 9.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

76

ونودّ أخيراً أنْ نقدّم بعض المعطيات الخاصّة بتمويل الدراسات العابرة للاختصاصات والعناية بها خارج الفضاء المعرفي العربي لنبني 

عليها أحكامًا توجيهية في نهاية هذه الدراسة.

إلى  لتنمية مشاريع تهدف  مليونَ دولار  يتجاوز  مبلغًا  الماضي  القرن  بداية تسعينيات  Québec في  التربية في كيبيك  وزارة  ضخّت 

تعزيز مبدأ تقاطع الاختصاصات في مؤسساتها التعليمية)7)). وفي عام 2014 طالبت المؤسسة الوطنية للعلوم بالولايات المتحدة الأميركية 

كانت  بما  مقارنةً  المئة  في   210 بنسبة  قفزت  القيمة  وهذه  للاختصاصات.  العابرة  البحوث  لتمويل  دولار  مليون   63 قدرهُ  بمبلغ   NSF

الفرنسيّة  الخارجيّة  وزارة  بين  شراكةً  المنُشَأ  الاختصاصات"،  المتعدّدة  للدراسات  ستانفورد  فرنسا -  "مركز  ودأب   .((7( 2012 عام  عليه 

مرسيليا  إكس  جامعة  ونحتت  الاختصاصات)7)).  تقاطع  في  بحوث  لإعداد  سنوية  مِنَح  تخصيص  على  بكاليفورنيا،  ستانفورد  وجامعة 

ا)7)). ا وعالميًّ ا وأوروبيًّ Université d'Aix-Marseille لنفسها هويّة أكاديميّة تتميّز بها، وهي أن تكون جامعة الاختصاصات المتقاطعة وطنيًّ

ويستفاد من هذا أنّ مَأسسة تقاطع الاختصاصات، ورصْد التمويلات لها، وضبط خطط التطوير وتنمية البحث العلمي لا يمكن 

ا عن ذاك السياق. فالغالب على  أن تتمّ إلّ في سياق معرفي مُنتج. ومن الموضوعية القول إنّ البحث الأكاديمي العربي ما زال بعيدًا جدًّ

المؤسّسات الجامعية العربية سِمَةُ "الجَزْأرة"، ذلك أنّ الاختصاصات فيها تكاد تكون قلاعًا مُحصّنة وعصيّة على الاختراق. والمحاولات 

المجُْراة هنا أو هناك لفتح الأبواب بعضها على بعض ظلّت إلى الآن محدودة ومحلّ جدل)7)). 

لا نُنكر وجود جهود مفرَدة رائدة، وأخرى انتظمت في حلقات ووحدات بحثيّة ومخابر. وسهر بعضُها على إعداد بحوث أكاديمية في 

مستويَي الماجستير والدكتوراه، لكنّ الأمر يظلّ غيَر كافٍ ما دامت استراتيجيات إنتاج المعرفة تصوّراً وتمويلً لم تُحوَّل وجهتها تحويلً 

ا إلى منطقة تقاطع الاختصاصات في حدّها الأدنى، والاختصاصات العابرة في حدّها الأقصى. وهذا مطلب دونه صعابٌ جمّة، أوّلها  نسَقيًّ

أنّ ضعف الأداء البحثي الأكاديمي جزء من ضعف سلسلة الإبداع في مختلف مجالات الحياة العربية. ولا غروَ حينئذ أن تكون آثار 

جغرافية التاريخ وهوية المؤرّخ، كما تبلورت في مدرسة الحوليات، جزئية وقطاعية رغم الجهود الكبرى التي يبذلها صُنّاع مشروع الكتابة 

التاريخيّة العربيّة الجديدة.

70	  Yves Lenoir, "L'Interdisciplinarité: aperçu historique de la genèse d'un concept," Cahiers de la recherche en éducation, vol. 2, no. 2 
(1995), p. 228.

71	  Wirginia Gewin, "Interdisciplinary Research: Break Out," Nature, vol. 511 (July 2014), p. 371.

72	 ينظر على سبيل المثال قيمة المنح المرصودة للعام الأكاديميّ 2018-2019 في نصّ البلاغ الصادر تحت عنوان:
"2018-2019 Collaborative Research Projects Call for Proposals," France-Stanford Center for Interdisciplinary Studies, accessed on 5/9/2019, at: 
https://stanford.io/2lYMFwJ 

73	 عرّفت بنفسها في موقعها الرسمي على شبكة الإنترنت كما يلي: "تُغطّي جامعة آكس - مرسيليا جميع حقول المعرفة، وتمثِّل المناهج العابرة للاختصاصات ميزة أساسيّة 

لها في المنافسة العلميّة الوطنيّة والأوروبيّة والعالميّة"، ينظر: 
Aix-Marseille université, accessed on 5/9/2019, at: https://bit.ly/2jWHgFA 

74	 من الأمثلة على ذلك ما ذكره وجيه كوثراني حول مشروع تجديد مناهج البحث في الجامعة اللبنانية عام 2001: "عندما طُرح مشروع تعديل مقرّرات ومناهج كلّية 

الآداب والعلوم الإنسانية، ومِن بينها مقررات قسم التاريخ فيها ]...[ انقسم الأساتذة بين من يدعو إلى تجديد يفتح العبور بين العلوم الإنسانية وأقسامها ويقيم الجسور بين 

مناهجها وطرائقها، وبين من كان يصّر على الاستقلال والدفاع عن حقل كلّ علم على حدة مضمونًا وحقلً ومنهجًا"، ينظر: كوثراني، ص 401. 



77

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

References المراجع	

العربية

• 	 2 العدد  أسطور.  سعيدوني".  الدين  ناصر  الجزائري  المؤرخ  مع  حوار  التاريخية:  الكتابة  مجال  في  العرب  الباحثين  "سير 

)حزيران/ يونيو  2015(.

• أبو زيد، أحمد. "ماذا يحدث في علوم الإنسان والمجتمع؟". عالم الفكر. مج 8. العدد الأوّل )1977(. 	

• إسماعيل، محمود. سوسيولوجيا التاريخ الإسلامي. القاهرة: سينا للنشر؛ بيروت: مؤسسة الانتشار العربي، 2000.	

• في 	 دراسات  الوسيط:  العصر  خلال  والأندلس  بالمغرب  الغذائّي  النظام  البياض.  الهادي  وعبد  بنحمادة  وسعيد  محمد  البركة، 

سوسيولوجيا الأحكام والقيم والعوائد. الرباط: منشورات الزمن، 2016.

• تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. الرباط: جامعة محمد الخامس، 	 البزاز، محمد الأمين. 

منشورات كلّية الآداب والعلوم الإنسانية، 1992.

• بنحمادة، سعيد. الماء والإنسان في الأندلس خلال القرنين 7 و8هـ/ 13 و14م: إسهام في دراسة المجال والمجتمع والذهنيات. 	

بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر، 2007.

• بنمليح، عبد الإله واستيتو محمد. مناهج البحث في الإنسانيّات والعلوم الاجتماعيّة. القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، 2006.	

• من 	 إليه  المنظور  التاريخ  في  وتطبيقيّة  نظريّة  إشكاليّات  الإسلاميّ:  الغرب  تاريخ  في  المهمّشون  القادري.  إبراهيم  بوتشيش، 

أسفل. القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، 2014.

• للطباعة 	 الطليعة  دار  بيروت:  والحضارة.  المجتمع  قضايا  بعض  في  جديدة  قراءات  الإسلاميّ:  الغرب  تاريخ   .________

والنشر، 1994.

• بوجرّة، حسين. الطاعون وبدع الطاعون: الحراك الاجتماعي في بلاد المغرب بين الطبيب والفقيه والأمير )1350-1800(. سلسلة 	

أطروحات الدكتوراه 93. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربيّة، 2011.

• بوركي، بيتر )محرّر(. نظرات جديدة على الكتابة التاريخيّة. تعريب وتقديم قاسم عبده قاسم. القاهرة: المركز القوميّ للترجمة، 2010.	

• الجبرتي، عبد الرحمن. عجائب الآثار في التراجم والأخبار. تحقيق عبد الرحيم عبد الرحمن عبد الرحيم. تقديم عبد العظيم رمضان. 	

القاهرة: مطبعة دار الكتب المصريّة، 1997.

• الجنحاني، الحبيب. "إشكاليّة تحديد السمات المنهجيّة لمدرسة تاريخيّة عربيّة". الوحدة. المجلس القومي للثقافة العربيّة. العدد 42 	

)آذار/ مارس 1988(.

• الدوري، عبد العزيز. نشأة علم التاريخ عند العرب. العين: مركز زايد للتراث والتاريخ، 2000.	

• سالم، سَحر عبد العزيز. "ملابس الرجال في الأندلس في العصر الإسلاميّ". مجلّة المعهد المصري للدراسات الإسلامية في مدريد. 	

مج 7 )1995(.



يناير ني/ا الثنكانونواك  ددالعلا

78

• العروي، عبد الله. مجمل تاريخ المغرب. الدار البيضاء/ بيروت: المركز الثقافي العربي، 1996.	

• ________. العرب والفكر التاريخي. بيروت/ الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 2006. 	

• للثقافة 	 الوطني  الكويت: المجلس   .98 المعرفة  قصّة الأنثروبولوجيا: فصول في تاريخ علم الإنسان. سلسلة عالم  فهيم، حسين. 

والفنون والآداب، 1986.

• كوثراني، وجيه. تاريخ التأريخ: اتجاهات-مدارس-مناهج. الدوحة: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2013.	

• المنظمة 	 بيروت:  هنية.  الحميد  عبد  مراجعة  المنصوري.  الطاهر  محمد  وتقديم  تعريب  الجديد.  التاريخ  )مشرف(.  جاك.  لو غوف، 

العربيّة للترجمة، 2007.

• مرعب، خالد مصطفى. التاريخ الجديد: الذهنيّات والثقافة الشعبية. بيروت: دار النهضة العربيّة، 2012.	

• معتوق، فريدريك. "مثقّفو الإنسيكلوبيديا الفرنسيّة ومثقّف دائرة المعارف العربيّة". تبيّ. العدد 13، مج 4 )2015(.	

• كوثراني. 	 وجيه  وتنسيق  إعداد  الممكنة.  الإجابات  يُكتب؟  وكيف  كُتب  كيف  العرب:  وتاريخ  العربي  التأريخ  مؤلّفين.  مجموعة 

الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2017.

• الآداب 	 كلّية  منشورات  الرباط:  الحديث.  العصر  نهاية  إلى  الفتح الإسلامي  المغرب من  لتاريخ  العربية  المصادر  المنوني، محمد. 

والعلوم الإنسانية، 1983.

الأجنبية

•	Apostel, Leo. L'Interdisciplinarité: Problèmes d'Enseignement et de Recherche dans les Universités. 
Paris: OCDE, 1972.

•	Apostel, Leo et al. Interdisciplinarité et Sciences Humaines. Paris: PUF; Unesco, 1983.

•	Barnes, Harry Elmer. The New History and the Social Sciences. New York: The Century Company, 1926.

•	Bédarida, François (dir.). L'histoire et le métier d'historien en France 1945- 1995. Paris: Maison des sciences de 
l'homme, 1995.

•	Bloch, Marc. Apologie pour l'histoire ou métier d'historien. Paris: Armand Colin, 1997.

•	Burguière, André. "L'Anthropologie historique et l'école des annales." Les Cahiers du centre de recherches 
historiques, revue électronique. no. 22 (1999).

•	Busino, Giovanni. "Sciences sociales et histoire." Revue européenne des sciences sociales. vol. 41, no. 127 (2003).

•	Charles, Christophe (dir.). Histoire sociale, histoire globale? Paris: Maison des sciences de l'homme, 1993.

•	Duby, Georges. L'Histoire médiévale en France: Bilan et perspectives. Paris: Seuil, 1989.

•	Gewin, Wirginia. "Interdisciplinary Research: Break out." Nature. vol. 511 (July 2014).

•	Gusdorf, Georges. Interdisciplinarité et sciences humaines. Paris: PUF, 1983.

•	Jeager, Werner. Paideia: The Ideals of Greek Culture. Gilbert Highet (trans.). Oxford: Basil Black Well, 1946.



79

ـاتسارد
»جغرافية« الحقل التاريخي في ضوء تقاطع الاختصاصات

محاولة في إعادة تشكيل المفهوم

•	Le Breton, David. Anthropologie du corps et modernité. Paris: PUF, 2008.

•	Le Goff, Jacques. Roger Chartier et Jacques Revel (dir.). La nouvelle histoire. Paris: Gallimard, 1975.

•	Lenoir, Yves. "L'Interdisciplinarité: aperçu historique de la genèse d'un concept." Cahiers de la recherche en 
éducation. vol. 2, no. 2 (1995). 

•	Mansouri, Mohamed Tahar. Du Voile et du Zunnar: Du code vestimentaire en pays d'Islam. Tunis: l'Or du 
Temps, 2007.

•	Michaud, Yves. Universités de tous les Savoirs: L'histoire, la Sociologie et l'Anthropologie. vol. 2. Paris: Odile 
Jacob, 2001.

•	Noulin, Frank & Jean-François Wagniart. "La place de l'histoire sociale: de la recherche à l'enseignement." 
Cahiers d'histoire, revue d'histoire critique. no. 122 (2014).

•	Piaget, Jean. l'interdisciplinarité problèmes d'enseignement et de recherche dans les universités. Paris: OCDE, 1972.

•	Resweber, Jean-Paul. Le Pari de la transdisciplinarité: Vers l'Intégration des Savoirs. Paris: L'Harmattan, 2000. 

•	________. La Méthode Interdisciplinaire. Paris: PUF, 1981.

•	Revel, Jacques & Jean-Claude Schmitt (dir.). L'Ogre historien: Autour de Jacques Le Goff. Paris: Gallimard, 1998.



صــدر عن المركــز العربي للأبحاث ودراســة السياســات 
كتــاب تيســر خلــف الحركــة النســائية المبكــرة في 
سوريا العثمانية: تجربة الكاتبة هنا كسباني كوراني 

1892-1896، وفيه يتناول تجربة كوراني التي تســاهم 

دراســتها في تعميــق وعينــا ببواكــر نشــوء الحركــة 
النســوية في المــرق العربي، والاتجاهــات الفكرية 
والفلســفية التــي أثــرت فيها. فهــذه التجربــة تمدنا 
بمادة غنية عن حالة نادرة من حالات التفاعل والمثاقفة 

بين الشرق والغرب.

يتألف هــذا الكتاب )156 صفحة بالقطع الوســط، موثقًا 
ومفهرسًــا( مــن مقدمــة عــن هَنــا كــوراني وبيئتهــا 

الاجتماعية والثقافية، وثلاثة فصول.

هنا كسباني كوراني

الحركة النسائية المبكرة

في سوريا العثمانية


