
أستاذ التاريخ الحديث، نائب عميد كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة تونس. 	*
Professor of Modern History and Vice Dean of the Faculty of Humanities and Social Sciences, University of Tunis.

هــذه ثلاثة مقــالات مترجمة من اللغة الفرنســية صــادرة في مؤلف جماعــي، تتعلق بـــمسائل "التاريخ المقــارن والتاريخ 
المتقاطــع" و"البنيويــة" و"تاريخ المصطلحات". وتشــرك هــذه المقالات في تقديمهــا مقاربات تـُـري مناهج البحث في 
العلــوم الإنســانية والاجتماعيــة؛ إذ تحفّز على الاهتــام بالتداخلات والتقاطعات بــن هذه العلوم ومــا يقتضيه ذلك من 
اعتــاد للمنهجيــة الملائمة، وتؤكّد حيويــة التلاقح المتبادل بــن الاختصاصات المعرفية بما يدفــع إلى التفكير والمراجعة 
وإعادة النظر والتعديل في استعمال الأدوات البحثية وفي التوصّل إلى الاستنتاجات. كما تسلطّ هذه المقالات الضوء على 
أهمية التعامل مع المصطلحات والمفاهيم في تطور مدلولاتها وتنوع اســتعمالاتها وانتقالها من حقل معرفي إلى آخر. 
وبذلك تقدّم هذه المقالات للباحث، في العلوم الإنسانية والاجتماعية، رُؤًى وأدوات وطرقاً ضامنة لفتح آفاق أوسع بشأن 

تحليل الواقع المعيش في شتى الاختصاصات.

كلمات مفتاحية: التاريخ المقارن، التاريخ المتقاطع، الكتابة التاريخية، البنيوية، تاريخ المفاهيم.

These three articles translated from French were published in a collective work1, concerning the issues 
"Comparative History and Intersectional History," "Structuralism," and "The History of Terminology." These 
articles all offer the researcher approaches that enrich research methods in the social sciences and humanities, 
inasmuch as they stimulate interest in the overlaps and intersections between these sciences and in sanctioning 
the suitable methodology and stress the vitality of between academic disciplines, which leads to reviewing, 
rethinking, and revising the usage of research tools and the reaching of conclusions. These articles also shed light 
on the importance of dealing with terminology and concepts as their meanings develop, their usages grow more 
diverse, and they are transmitted from one discipline to the next. As such, these articles offer the social-science or 
humanities researcher perspectives, tools, and responsible ways to expand the horizons of analyzing lived reality 
across various disciplines.

Keywords: Comparative History, Intersectional History, Historiography, Structuralism, History of Concepts.

مقاربات في العلوم الإنسانية والاجتماعية

مقالات مترجمة من اللغة الفرنسية

Approaches in the Social Sciences and Humanities
Articles Translated from French

 *Mustapha Tlili | ترجمة: مصطفى التليلي

155



ويلوي تموز /وزمتد دعلالا

156

  Bénédicte Zimmermann | بينيديكت زيمرمان

التاريخ المقارن، التاريخ المتقاطع

Histoire comparée, histoire croisée (1)

رغم أنّ المقارنة تؤسس لكل عملية معرفية، فإنّ منهجيتها في الأسلوب التاريخي تكون مرتبطة بصفة وثيقة بالأحداث السياسية. 

في أوروبا، أعطت حرب 1870، ثم الحرب العالمية الأولى، دفعًا لحركة مزدوجة لتعزيز التواريخ الوطنية ولتجاوزها، كما توضّح ذلك دعوة 

مارك بلوك M. Bloch "من أجل تاريخ مقارن للمجتمعات الأوروبية". وأسفرت فترة ما بعد الحرب العالمية الثانية عن بحوث مقارنة كبيرة 

في التاريخ الاجتماعي والسياسي، شكّلت فيها الدولة-الأمة الوحدة المفضّلة. ورغم القطع مع انغلاق الكتابات التاريخية الوطنية ومع 

استغراقها، فإنّ هذه البحوث، مع ذلك، دعّمت رسوخها بالبحث في تحديد الخصوصيات والفوارق الوطنية عن مفاتيح لتفسير النزاعات 

الدولية، وتعدّ أطروحة "المسار الخاص" الألماني Sonderweg المثيرة للجدل مثالً توضيحيًا لذلك. ثم مثلت سنة 1989 ونهاية الحرب 

الباردة منعطفًا جديدًا. وفي حين كانت المقارنة تحتل مكانة مهيمنة، بصفتها أسلوب بحثٍ وبناءً لمواضيع في ظرفية سياسية تتميز بمنطق 

التعارض بين كتلتين، فإنّ المعطى السياسي الجديد ساهم في تثمين مقاربات مخصصة لدراسة العلاقات والتداولات وعلاقات التبعية 

المتبادلة بين مختلف أجزاء العالم. وينتمي التاريخ المقارن إلى تلك العائلة من المقاربات العلائقية، على غرار تاريخ الاختلاط والتداولات 

بالنسبة إلى الفضاء الفرنكوفوني، والتواريخ المتشابكة والمتقاسمة والمترابطة بالنسبة إلى الفضاء الأنكلوسكسوني. ويتمثل قاسمها المشترك 

في تحويل التحليل بالنسبة إلى المونوغرافيات المقارنة المركّزة على وحدات ترابية محدّدة نحو العلاقات التي تخترق هذه الوحدات وأوجه 

الترابط التي تشكلها. وينجم عن إعادة التعريف هذه بالموضوع تحوّل في الوقت نفسه؛ تجريبي ومنهجي وإبستيمولوجي.

أولً: من المقارنة إلى التاريخ المتقاطع

مثّل التعاون بين الباحثين الفرنسيين والألمان أرضية خصبة لانتشار التاريخ المقارن، وكذلك التاريخ المتقاطع، وقبله كانت دراسات 

التحويلات مدينة لتحفيزات المخبر الفرنسي - الألماني.

1. المقارنة والوطنية المنهجية

الضوء  تسليط  يتمّ  حتى  متعادلة،  تكون  أن  يحبّذ  مختلفة،  وحدات  بين  المنطقية  المواجهة  في  المقارنة  اختصاص  مجال  يكمن 

بطريقة متباينة على مسألة أو قضية مشتركة، من خلال إبراز مظاهر الاختلاف والتشابه. ويكون اختيار سلّم المقارنة حاسمًا، ويتمثل 

في اختيار بؤرة تكون، تحت هاجس التناسق، مماثلة بالنسبة إلى كل الوحدات. وإنْ شملت هذه المقارنة مستوى شبه أو فوق-وطني، 

وفضّلت سلّمًا صغيراً أو كبيراً، فهي تتخذ، غالبًا، منطلقًا لأصناف ووقائع حددتها تقاليد الكتابات التاريخية، التي هي بدورها مشكّلة 

تاريخيًا ووطنيًا. ويفضي غياب المسافة عن هذا التشكّل إلى وطنية منهجية تفكّ شفرة التواريخ الأخرى وتكتبها في ضوء تساؤلات كتابة 

تاريخية محددة. ومن خلال هذه المعضلة ينشأ فضاء الاستقصاء للتاريخ المتقاطع الذي يتناول موضوع مسارات تشكّل تصنيفات المقارنة 

ومسائلها، ضمن مواضيع أخرى، وكذلك التحولات الناتجة من الربط بينها.

1 Christian Delacroix et al. (dir.), Historiographies: Concepts et débats, Tome I (Paris: Gallimard, 2010), pp. 170-176.



157

ـماجرت
مقاربات في العلوم الإنسانية والاجتماعية

مقالات مترجمة من اللغة الفرنسية

2. وساطة التحويلات

كانت دراسات التحويلات من الدراسات الأولى في أوروبا التي طوّرت نقدًا لهذه المعضلات ومحاولة لتجاوزها)))، لكنها اقتصرت 

على أشكال معينة للتنقلات. فهي تفترض نقطة انطلاق ونقطة وصول تحدّدها، غالبًا، أطرٌ مرجعية وطنية. ولكن عندما يتعلّق الأمر 

بقياس الفوارق وظواهر التثاقف أو المقاومة، فإنّ هذه المعطيات تقيَّم بحسب نماذج ثابتة. ويحدّد المعنى الفارق بالاعتماد على تصنيفات، 

لا تُساءَل تاريخيتها ولا صلاحيتها إلا نادراً. وفي حين كان هدف دراسات التحويل هو جعل الحدود بين وحدات وطنية نفّاذة أكثر، وكسر 

أسطورة تجانسها، فإن التصنيفات التحليلية المستعملة تعيد إدخال المرجعيات الوطنية من قبل المجموعة التي كان يجب تنسيبها. لذا، 

فعوض تخفيف القيد الوطني للكتابات التاريخية، فإنّ المقاربة من خلال التحويلات تتجه غالبًا إلى تدعيمه. وعلى المستوى التجريبي 

تحديدًا، فإن أغلب التحقيقات تتعلق بمسارات خطية بسيطة، بحسب منطق الإدخال والنشر والاستقبال الذي لا تخضع له الوضعيات 

المعقدة التي توجد فيها تفاعلات وتنقلات متعددة.

ثانياً: التاريخ المتقاطع: بين التجريب والانعكاسية

تغذّى التاريخ المقارن من الحركة التي استهلتها دراسات التحويلات، مع إجراء انتقال جديد: تحويلات نحو التداخلات المتبادلة 

بتساؤلات  بالأحرى،  يتكفل،  فهو  المقارنة.  أو  التحويلات  تحليل  من  بديل  أنّه  المتقاطع  التاريخ  يزعم  لا  عليه،  وبناءً  والتقاطعات))). 

ومواضيع لا تكون في متناولها، وتضع في الصدارة عمليات تفاعلية وإنشائية وتحويلية. وعلى عكس المناهج السابقة، لا يحتوي هذا 

بحسب  ذاتها  الاستقصائية  الدراسة  خلال  بتحديدها  يقوم  بل  مسبق،  نحو  على  للتحليل  الملائمة  والفضاءات  المشاهد  على  التمشّ 

التقاطعات الخاصة بموضوع الدراسة.

ما  التي تتكامل في  التقاطعات  إدراك أصناف مختلفة من  المتقاطع إلى  للتاريخ  والتفاعلي والإجرائي  العلائقي  السياق  يفضي هذا 

بينها. ويكمن صنف أول، من النوع التجريبي، في مستوى موضوع البحث ذاته. ويهم صنف ثانٍ، من النوع المنهجي، وجهات النظر 

حول الموضوع، بالمزج - مثلً - بين سلالم مجالية وزمنية مختلفة. وأخيراً، يلزم صنف ثالث، من النوع الإبستيمولوجي، العلاقات بين 

ويكفي  هنا"  قدّم  أن  "سبق  أنه  على  أبدًا  يعرض  لا  فإنّه  التقاطع،  كان  ومهما  الواقع،  وفي  للانعكاسيّة.  وإشكالية  والموضوع  الملاحظ 

التقاطه وتسجيله، ويستوجب ملاحظًا ليبني مجال فهمه.

1. موضوع تجريبي آخر

يقتضي التقاطع وجود نقطة تلاقي قادرة على التأثير، بدرجات متفاوتة، في العناصر الموجودة، بحسب متانتها ومدى سهولة اختراقها 

ومحيطها. وتكون فكرة نقطة التلاقي، ذاتها، وكذلك صبغتها النشيطة والديناميكية، في أصل مبدأ التاريخ المتقاطع. ويظلّ اعتبار أنه 

نفسها،  بالتقاطعات  لذلك،  نتيجة  يهتمّ،  الذي  المتقاطع  للتاريخ  قوية  العلاقة، فرضية  ربط  فيه  يقع  الذي  الوقت  ما، في  يحدث شيء 

وكذلك بنتائجها.

2 Michel Espagne & Michael Werner, "La construction d'une référence culturelle allemande en France, genèse et histoire," Annales: Histoire, 
Sciences Sociales, vol. 42, no. 4 (1987), pp. 969-992.

3 Michael Werner & Bénédicte Zimmerman (dir.), De la comparaison à l'histoire croisée (Paris: Seuil, 2004).



ويلوي تموز /وزمتد دعلالا

158

2. متطلبات منهجية

يفترض تغيير المنظور، هذا، منهجية ملائمة. فالتقاطع لا يميّز تعريف الموضوع فقط، بل يشكّل أيضًا الممارسات البحثية. هكذا، 

في مجال السلالم المجالية والزمانية، يدفع التاريخ المتقاطع نحو تجاوز المعارضات بين الجزئي والكلّ وبين المدى القصير والمدى الطويل 

لوضع تشابكاتها في الصدارة. حينما تدعو مقتضيات التماثل في المقاربة المقارنة إلى التشديد على بعد بؤري وحيد، مختزل غالبًا، فإن 

التاريخ المتقاطع يركّز على تمفصلات السلالم، بهدف إدراك التفاعلات المشكّلة للظواهر المدروسة. ويوفر التاريخ عبر الوطني أو الشامل 

أو  الشامل على مستوى تحليلي جديد ينضاف إلى المحلي  أو  الوطني  التاريخ عبر  تاريخ متقاطع، لا يقتصر  لها. في أفق  تجسيدًا جيّدًا 

الجهوي أو الوطني، بل يكوّن حقائق في حدّ ذاتها مشكّلة في نطاق التفاعل مع أشكال أخرى لمنطق هيكلة المجال. بالنظر إليه من هذه 

الزاوية، يمكن للتاريخ المتقاطع أن يفتح ثنايا واعدة لكتابة تاريخ عبر وطني، أو شامل، لا يقتصر على جملة التواريخ الوطنية، لكنه يأخذ 

في الاعتبار، في مسألة محدّدة، تنوع المعاملات والمفاوضات وإعادة التأويلات التي تحدث في مستويات مختلفة.

3. تداعيات إبستيمولوجية

بذلك، تخترق الحدود الترابية واللغوية والثقافية، ويعاد النظر في الأصناف التحليلية التي تحمل أثر التشكيلات المجالية والزمنية 

ومن ثمّ السياسية لتوليدها. وليس الترسيخ التجريبي في الوضعيات الملموسة للتحرك أكثر أهمية منها، وكذلك تعبئة آليات منهجية 

قلب  في  المشترك  والإنتاج  والنبذ  المتبادلة  والتأثيرات  الترابط  ظواهر  وضع  خلال  من  للانعكاسية.  واسعة  مكانة  تعطي  وهي  صارمة، 

التحليل، يقترح التاريخ المتقاطع تحويل المنظور إلى الموضوع التاريخي، مع الحثّ على طريقة جديدة لبنائه، بالبحث عن الانسجام بين 

التساؤل والموضوع والمنهج التجريبي. ومع ذلك، لا تجد الدراسات المقارنة أو دراسات التحويلات نفسها - نتيجة لذلك - مقصاةً، بل 

مدعوّة إلى التعايش مع تلك الأساليب الأخرى لفهم العالم ومقاربته، في نطاق التكامل التامّ.

  François Dosse | فرانسوا دوس

البنيوية

Structuralisme (4) 

في سنة 1966، سنة أوج النموذج البنيوي، نشر فرناند بروديل Fernand Braudel طبعة جديدة من أطروحته الشهيرة المتوسط 

والعالم المتوسطي في عصر فيليب الثاني La Méditerranée et le monde méditerranéen à l'époque de Philippe II، أضاف 

إليها خاتمة جديدة أكّد فيها ما يلي: "أنا بنيوي بالمزاج، ولا يجلبني الحدث إلا قليلً وتجلبني الظرفية بصفة متوسطة فقط". ثم خصصت 

مجلة الحوليات Annales بعد فترة وجيزة، في سنة 1971، عددًا لـ "التاريخ والبنية"، نجد فيه عديدًا من ممثلي البحوث البنيوية الجارية، 

ومن ضمنهم رائدهم كلود ليفي ستراوس Claude Lévi-Strauss، الذي قال في هذه المناسبة: "لديّ إحساس بأننا نقوم بالشيء نفسه". 

وفي سنة 1973، وفي درسه الافتتاحي في "كوليج دو فرانس" Collège de France بعنوان "التاريخ الثابت"، قال إيمانويل لي روا لادوري 

 Marc Bloch بلوك  المناسبة: "منذ قرابة نصف قرن، من مارك  الذي خلف حينها بروديل، في هذه   ،Emmanuel Le Roy Ladurie

4 Christian Delacroix et al. (dir.), Historiographies: Concepts et débats, Tome II (Paris: Gallimard, 2010), pp. 883-893.



159

ـماجرت
مقاربات في العلوم الإنسانية والاجتماعية

مقالات مترجمة من اللغة الفرنسية

أن  أحيانًا من دون  أو  بوعي،  البنيوية  بانتظام،  الفرنسيين، وهم ممنهجون  المؤرخين  Pierre Goubert، مارس أحسن  بيير غوبار  إلى 

يعلموا، ولكن في أغلب الأحيان من دون أن يعرفوا ذلك". ويعني ذلك أن التخصص التاريخي كان متجاوبًا بصفة خاصة في الستينيات 

والسبعينيات مع "الموضة" التي حركت جملة العلوم الإنسانية حول مصطلح البنية الذي أثمر اللفظة الجديدة البنيوية؛ إذ كانت اللحظة 

التي لا حديث فيها في ندوات المؤرخين سوى عن البنيات التي نشر فيها المختصّ في التاريخ الوسيط بيير توبار أطروحته في جزأين، بنيات 

منطقة لاتيوم الوسيطة))).

اشتغل لفظ البنية، بأخذه في معناه الواسع، في الواقع خلال هذه السنوات بوصفه كلمة السّر الحقيقية بالنسبة إلى جزء كبير من 

البنية، وكان له في أول الأمر معنًى  إنه مشتقّ من  البنيوية؟  العلوم الإنسانية، مشكّلة برنامجًا موحدًا لها. من أين أتى هذا المصطلح، 

معماري. تعني البنية، أولً، "الطريقة التي شيدت بها بناية" )قاموس تريفو Trévoux، طبعة 1771())). وفي القرنين السابع عشر والثامن 

فونتنال  لدى  بناية  بوصفه  الإنسان  جسم  إلى  ينظر  أصبح  إذ  الحيّة،  الكائنات  ليشمل  بالقياس  وتوسع  البنية  لفظ  معنى  تغيّ  عشر، 

Fontenelle، وكذلك اللغة مع فوجلا Vaugelas تحديدًا. أخذت اللفظة، إذًا، معنى وصف الطريقة التي تنتظم بها جملة أجزاء كائن 

ملموس. ويمكن أن تشمل تطبيقات متعددة )بنيات تشريحية، ونفسية، وجيولوجية، ورياضية ... إلخ(. ولم يتولَّ التمشي البنيوي 

زمام الأمور، حقيقة، في حقل العلوم الإنسانية إلا في مرحلة ثانية، قريبة، ابتداءً من القرن التاسع عشر، مع سبانسر Spencer ومورغان 

.Marx وماركس Morgan

أصبح الأمر يتعلق بظاهرة دائمة تربط بطريقة معقدة بين أجزاء مجموعة بمعناها الأكثر تجريدًا. ترسّخت لفظة البنية، وهي قليلة 

الاستعمال لدى ماركس باستثناء توطئة مؤلفه نقد الاقتصاد السياسي )1859()))، من قبل دوركايم Durkheim في نهاية القرن التاسع 

عشر في كتابه قواعد المنهج السوسيولوجي )1895()))؛ حيث أفضت البنية، حينئذ، إلى ما يطلق عليه كتاب المعجم لأندريه لالاند 

André Lalande بالقياس: البنيوية، بين سنتَي 1900 و1926. وولدت البنيوية لدى المختصين في علم النفس بهدف التصدي إلى علم 

النفس الوظيفي في بداية القرن العشرين، لكنّ نقطة الانطلاق الحقيقية للتمشي، في معناه الواسع الحديث، جاءت على مستوى كل 

العلوم الإنسانية من تطور الألسنية.

وساهم  التدريجي.  تفكيكه  ومرحلة  التوحيدي  البرنامج  بناء  مرحلة  بوضوح:  منفصلتين  مرحلتين  البنيوية  اللحظة  هذه  عرفت 

الإنشاء المؤسساتي الصعب للعلوم الإنسانية بفرنسا بقوة في البحث عن أوجه التقارب حول برنامج يريد أن يكون علميًا ويشقّ طريقه بين 

الإنسانيات الكلاسيكية والعلوم الصحيحة. وقد حققت الأنثروبولوجيا الاجتماعية مع ليفي ستراوس قطيعتها مع الأنثروبولوجيا الطبيعية 

القديمة، وارتقت إلى دراسة الشأن الاجتماعي بوصفه ظاهرة اتصالية. وطبقًا لانتساب في الوقت نفسه دوركايمي ومتأثّر بدعاة النسبية - 

كروبر Kroeber ولويي Lowie وبوا Boas - تباين ليفي ستراوس عن المقاربة الإثنولوجية بعبارات تاريخية، أي عن المدرسة الانتشارية؛ 

إذ أخذ مسافة، بالقدر نفسه، من مقاربة بعبارات نفسية وكذلك بعبارات أخلاقية لفهم ظاهرة القرابة؛ لا بوصفها ظاهرة انتساب دموي، 

بل من جهة أنها نظام تحالفات واتصال ضروري يقتضي تحريم سفاح القربى، لا بوصفها سلبية بل العكس إيجابية اجتماعية. النموذج 

الذي سمح لليفي ستراوس بإعادة استعمال النمط الذي وضعه مارسال ماوس Marcel Mauss المتعلق بـ "الفعل الاجتماعي الكلّ" 

ا في هذا المجال برومان جاكوبسن Roman Jakobson، وبأعماله  حول صورة الهبة والهبة المضادة هو نموذج الألسنية، وكان متأثّراً جدًّ

1 Pierre Toubert, Les structures du Latium médiéval (Rome: Ecole française de Rome, 1973).

2 Dictionnaire de Trévoux (Paris: Compagnie des libraires associés, 1771).

3 Karl Marx, Critique de l'économie politique (Paris: Schleicher frères, 1859).

4 Emile Durkheim, Les règles de la méthode sociologique (Paris: [n. p.], 1895).



ويلوي تموز /وزمتد دعلالا

160

حول علم الأصوات. وبفضل حضوره دروس جاكوبسن في نيويورك خلال الحرب، استنتج أنّ "نظام القرابة هو خطاب". لذلك تسمح 

بالقيام  الوقت نفسه تسمح  للرياضيات الحديثة، وفي  الرسمية  اللغة  بالولوج إلى الشفرة وبنمذجة المعطى الاجتماعي بحسب  الألسنية 

بدراسات أنثروبولوجية تهتمّ بالرمزي والثقافي. ومن ثمّ، أصبح الوصول إلى لاوعي الممارسات الاجتماعية ممكنًا، بحسب ليفي ستراوس، 

بفضل معرفة قواعد الخطاب.

إن كانت البنيوية هي بالأساس منتوجًا للإثراء المتبادل بين الألسنية والأنثروبولوجيا، فالألسنية تؤدي دور العلم النموذجي خلال 

de Saussure متأخراً بفرنسا. لذلك يتم الحديث عن "العودة إلى  كامل هذه الفترة. وكان اكتشاف القطيعة التي أجراها دي سوسير 

]...[ دي سوسير"، والاحتفاظ بثلاثة عناصر أساسية من درس)ـه( في الألسنية العامة Cours de linguistique générale: القطيعة 

مع الفاعل التي يقتضيها تمييزه بين اللغة والكلام؛ قطيعة مع التعاقبية لفائدة مقاربة تزامنية، وأخيراً قطيعة مع المدلول بحسب الصبغة 

الاعتباطية للعلامة. لم يؤثر "التحول الألسني" Linguistic turn بفرنسا إلا بتأخير زمني، وما زال غريماس Greimas يستغرب سنة 

يقدر  أن  دون  من  الإنسانية،  العلوم  من  العديد  إلى  بالنسبة  السوسيرية  المواضيع  ثراء  من  السوسيرية"  "راهنية  حول  مقاله  في   1956
بعد المختصون في الألسنية حجم ذلك. وأصبحت العودة إلى دي سوسير، ابتداءً من منتصف الخمسينيات، القاعدة الأساسية لغليان 

التطبيقية  للمدرسة  الرابع  والفرع   ،Besançon وبوزنسون   ،Strasbourg ستراسبورغ  مثل  طرفية  أقطاب  من  انطلاقًا  تطوّر  سيميائي 

للدراسات العليا، أو كذلك كوليج دو فرانس.

ومن جهته، فهم لاكان Lacan الأهمية التي يمكن أن تكون لهذا النموذج الألسني بالنسبة إلى التحليل النفسي حتى يتمّ تجنب 

عقبة مضاعفة أمام التحليل النفسي: إضفاء الطابع الطبّي والتحويل النفسي. وحتى سنة 1949، أعاد تناول مداخلته لسنة 1936 حول 

مرحلة المرآة، اعتمادًا على مفهوم البنية لليفي ستراوس، متأثراً كثيراً بنصين لعالم الأنثروبولوجيا، "المشعوذ والسحر" و"النجاعة الرمزية"، 

وفّرا له تعريفًا للّوعي، بوصفه مكانًا رمزيًا ليس إلا، وغريبًا عن المشاعر ومجرّد وظيفة رمزية للتبادل. وعندما رفض لاكان في سنة 1953 

من قبل الجمعية الدولية للتحليل النفسي Association psychanalytique internationale, API، واضطر إلى بعث الجمعية الفرنسية 

للتحليل النفسي Société française de psychanalyse، بحَث عن الاعتماد على البنيوية لوضع أسس لتحليل نفسي يريد أن يكون 

علميًا. وفي "تقرير روما" الذي حرره في سنة 1953 أوصى بـ "العودة إلى ]...[ فرويد"، وبقراءة مجددة انطلاقًا من الألسنية، ومثّل، إذًا، 

 ،L'instance de la lettre dans l'inconscient "دي سوسير مرشدًا بالنسبة إليه. وفي سنة 1957، في مقاله "الحضور اللغوي في اللاوعي

أعاد لاكان تناول نظام دي سوسير وطوّعه وفقًا لحاجاته. وبذلك يصبح اللّوعي أثراً لغويًا، ويجد الفاعل نفسه دومًا منشطراً، وصعب 

المنال لذاته، ويكون "الأنا" دومًا منفصلً عن أنا. وحقّق، إذًا، هذا التثمين المبالغ فيه للّوعي الذي يحدث في البراديغم البنيوي بصفة 

عامة. وإن كانت القرابة خطابًا بالنسبة إلى ليفي ستراوس فإنّها بالنسبة إلى لاكان "اللّوعي مهيكل مثل الخطاب" حول استعارتين: 

المجاز الذي يمثل التكثيف، والكناية التي تسمح بانتقال السلسلة الدلالية.

سمحت سنة 1964 بتحقيق بعض الاختراقات في النظام القديم؛ فقد وفرت الإمكانية للبنيوية حتى تظهر بوصفها برنامجًا مشتركًا 

ضمن  ذاته  الحداثة  موقع  تكون  أن  عليها  كان  التي  نانتير  في  الجديدة  الجامعة   1964 سنة  في  أُنشئت  وبالفعل،  اختصاصات.  لعدة 

بارت، وخصّص  يديرها رولان  التي   Communications كومينيكاسيون  نفسها، صدر عدد خاص لمجلة  السنة  الأدبية. وفي  المواقع 

للسيميائية، وعرّف بارت في هذا العدد "النشاط البنيوي" بكونه الوعي بالمفارقة وتنسيب المعنى بحسب سياقه الخطابي. وفي الوقت ذاته، 

ECF ونقلت حلقته الدراسية من سانت آن  كوّن لاكان، الذي عُزل نهائيًا من الجمعية الدولية للفرويدية، مدرسةَ القضية الفرويدية 

Sainte-Anne إلى المدرسة العليا للأساتذة بأولم ENS Ulm، المكان العريق للإنسانيات الكلاسيكية، المعرّضة لحمّى حقيقية علموية 



161

ـماجرت
مقاربات في العلوم الإنسانية والاجتماعية

مقالات مترجمة من اللغة الفرنسية

وإبستيمولوجية بتشجيع من لويس ألتوسير Louis Althusser. واستقبل ألتوسير لاكان في مدرسة أولم، وأفسح كذلك المجال لتوجهاته 

ضمن الماركسية في نصّ "لاكان وفرويد"، الذي أيّد فيه الاتجاهات الجديدة للتحليل النفسي التي حدّدها لاكان، ورأى في عودة لاكان 

إلى فرويد تمثيلً لتمشيه الخاص في العودة إلى ماركس. وهي السنة نفسها التي بدأ فيها ليفي ستراوس مؤلَّفه الكبير، ثلاثيته حول 

الأساطير، الأسطوريات Mythologiques، مع نشر كتابه النيء والمطبوخ Le cru et le cuit وأثبت فيه أن الفكر الأسطوري مهيكل 

مثل خطاب.

فمن ناحية الفلسفة، نجد صياغة برنامج شامل يتجاوز هذه اليقينية أو تلك في اختصاصات العلوم الإنسانية. في أولم، مركز تجاوز 

"نظرية  ألتوسير،  لويس  حول  الفلسفة،  أصبحت  ودريدا،  لاكان  به  يوجد  الذي  للبنيوية  العريق  والموقع  ا،  جدًّ الكلاسيكية  السوربون 

الممارسات النظرية" وتملّكًا لمكتسبات العلوم الاجتماعية الجديدة وتقويضًا داخليًا لها. فبفضل العودة إلى ماركس خلال السيمنارات 

التي بدأت في بداية الستينيات، شرع ألتوسير في إعادة قراءة ماركس ليجعل منه حلولً للعلم، انطلاقًا من قطيعة إبستيمولوجية يمكن 

اكتشافها في أعماله نحو سنة 1845. لذا، قد يكون هناك وجهان لماركس، ولا يحتفظ ألتوسير سوى بالوجه الثاني، ماركس العلم والسببية 

البنيوية والتحدّد التضافري. وقد أعطى ألتوسير قراءة لماركس تعرض على أنها قراءة للمعاداة للإنسانية النظرية و"محاكمة من دون 

فاعل ومن دون موضوع"، ومثل ذلك من القضايا المشتغل بها في الأعمال البنيوية لسنوات الستينيات التي يتحدث فيها عن الإنسان 

أكثر مما يتحدث هو ذاته.

وأجريت المحاولة الكبيرة لشمولية البرنامج البنيوي من قبل ميشيل فوكو Michel Foucault في هذه "السنة الضوئية" للبنيوية، 

وهي سنة 1966، عند صدور كتاب الكلمات والأشياء Les mots et les choses. وأعلن، حينها، فوكو عن موت الفلسفة وتعويضها 

بالتفكير بالأفعال، بفضل المنطق والألسنية. وأعطى فوكو الأفضلية لعلمين إنسانيين محددين: التحليل النفسي والإثنولوجيا، بما أنه 

ينظر إليهما بوصفهما من "العلوم المضادة" التي تسمح بإرباك كلٍّ من التاريخ والفاعل. واعتبر فوكو النزعة الإنسانية كأنها "عصر)نا( 

الوسيط"، وصورة الإنسان كأنها صورة عابرة ومحكوم عليها بالاندثار. فهنا أيضًا في تمثيل اللاوعي للعلوم الإنسانية، يمكن أن نعثر 

على حقيقتها وراء ادعائها الوهمي المتمثّل بإعادة الإنسان لسيطرة مستحيلة إلى الأبد منذ الجروح النرجسية الثلاثة التي أحدثها غاليلي 

Galilée وداروين Darwin وفرويد.

وإن كانت البنيوية لم تفتأ تتراجع من الأفق النظري منذ سنة 1975، فلا يجب أن نظنّ - رغم ذلك - أن تضاؤل الإشعاع الإعلامي 

الذي كانت تحظى به في سنوات الستينيات يسمح بتشخيص غيبوبة متجاوزة، وأنه يكفي إجراء "غسيل واسع" لتحقيق المحو التام 

لماضٍ قد ولّ. بالتأكيد، غيّت منعطفات كبرى البراديغم البنيوي أو قوّضته بشدّة. ولم تعُد الطموحات المفرطة جائزة، وأصبح التواضع 

أمراً حيويًا؛ وعقدت تحالفات جديدة بحسب الضرورة الحتمية لوضعية تاريخية جديدة ولإنجازات علمية.

معرفية  مشروعية  عن  والباحثة  الفتية  الإنسانية  للعلوم  تحرري  تطلع  عن  وتعبيراً  النقدي  للتفكير  مهما  تاريخيًا  حدثًا  بصفتها 

ومؤسساتية، أثارت البنيوية حماسًا جماعيًا حقيقيًا لكل النخبة المثقفة الفرنسية مدةً لا تقلّ عن عشريتين.

برنامجًا  استخدم  للحدود  عابر  وحول  حقيقية  سّر  كلمة  حول  حدّدت  تاريخية  لحظة  أنها  على  عام،  تعريف  في  البنيوية،  فهمت 

توحيديًا لجملة العلوم الإنسانية. كان فوكو يعتبر بذلك أنّ البنيوية "ليست منهجًا جديدًا، فهي الوعي اليقظ والقلق للمعرفة الحديثة"، 

وكان جاك دريدا Jacques Derrida يعرّف هذه المقاربة بأنها "مغامرة النظرة"، وكان رولان بارت Roland Barthes يرى البنيوية مروراً 

من الوعي الرمزي إلى الوعي النموذجي، أي ظهور الوعي بالمفارقة. إذًا، فالأمر يتعلق بحركة تفكير وبعلاقة جديدة بالعالم أوسع بكثير 

من مجرد منهج ثنائي مناسب لهذا المجال الخاص للدراسة أو ذاك. ويفضّل هذا الإطار المرجعي للقراءة، الذي يراد له أن يكون توحيديًا، 



ويلوي تموز /وزمتد دعلالا

162

الإشارة على حساب المدلول، والفضاء على حساب الزمن، والموضوع على حساب الفاعل، والعلاقة على حساب المحتوى، والثقافة على 

حساب الطبيعة.

 doxa أولً، تشتغل البنيوية بوصفها براديغمًا، لفلسفة الريبة وللكشف من قبل مثقفين يهدفون إلى إزالة اللبس حول المعتقد الشائع

وتحريف المعنى وزعزعته والبحث وراء القول عن التعبير عن سوء النية. وينخرط موقف الكشف، هذا، في إطار الانتساب إلى التقاليد 

الإبستيمولوجية الفرنسية التي تفترض موقفًا متعاليًا وقطيعة بين الكفاءة العلمية والحسّ العام، بما أن الحسّ العام مشدود للوهم. 

ويكشف، وراء الخطاب التحرري للأنوار، انضباط الأجسام والاحتجاز، الاحتجاز الكبير للجسم الاجتماعي في سياق جهنمي للمعرفة 

والمقدرة. لذا، يقول بارت: "أرفض بشدة حضارتي حتى الغثيان". وينتهي المشهد الأخير من كتاب الرجل العاري L'Homme nu لليفي 

البنيوي سيكون قد رجّح تعطيل  البراديغم  للبشر. هذا  أو مغيب  RIEN بحروف كبيرة، على نمط قداس  بكلمة: "لا شيء"  ستراوس 

المدلول بوصفه وسيلةً لمحاربة المركزية الأوروبية ومختلف أشكال الغائيات المتغرّبة لفائدة تفكير إيجابي.

يتمثّل البعد الثاني للبراديغم البنيوي في "العرض العمومي للشراء" OPA الذي يمثله من جانب الفلسفة تجاه ثلاثة علوم إنسانية 

بصدد التحرر يجمع بينها قاسم مشترك هو تثمين اللّوعي بوصفه مجالً للحقيقة: الألسنية العامة عندما تفصل مع دي سوسير اللغة 

الرسالة نفسها، والتحليل  الرسالة أكثر من  اللّعلمي، والأنثروبولوجيا عندما تهتمّ بشفرة  المكبوت في  للكلام  بوصفها موضوعًا شرعيًا 

النفسي عندما يفهم اللّوعي بوصفه أثراً للكلام. ويوجد هنا، على حدّ سواء، بحث عن إضفاء الشرعية وعن التأسيس من قبل العلوم 

الاجتماعية الفتية التي تواجه التموقع القوي للإنسانيات الكلاسيكية والتقاليد والنزعة المحافظة للسوربون القديمة. وتكرس البنيوية 

نفسها في هذا المستوى بوصفها خطابًا ثالثًا، بين الأدب والعلوم الصحيحة، باحثة عن المأسسة بالتأقلم اجتماعيًا، ومتجاوزة مركزاً على 

غرار السوربون، من خلال جامعات طرفية والنشر والصحافة، أو من خلال مؤسسة موقّرة ستستخدم ملاذًا للأبحاث المتقدمة: كوليج 

دو فرانس. فهناك، إذًا، معركة حقيقية بين القدامى والمستحدثين، وفيها تؤثر قضية الانقطاع والقطيعة في مستويات عدة. وبذلك تبحث 

العلوم الاجتماعية عن التحرر وقطع الحبل السري الذي كان يربطها بالفلسفة بالتأسيس لفاعلية منهج علمي. ومن جهتهم، سيتولى 

بعض الفلاسفة، الذين فهموا أهمية هذه الأعمال، القيام بتجميع حقيقي لبرنامجهم وإعادة تحديد لوظيفة الفلسفة بصفتها فلسفة 

للمفهوم. وسيكون ذلك ما سمّي "دراسة الأثر" l'effet-logie، أي استعادة أعمال العلوم الإنسانية من قبل فلسفة تتولى، في الوقت 

نفسه، تفكيك التصنيفات المستخدمة داخل الممارسات. وهكذا، ستحافظ الفلسفة على موقعها المركزي مع الإعلان عن نهايتها. ويعود 

الدور المهم الذي أداه الفلاسفة في هذه القضية إلى قدرتهم على تغليب برنامج توحيدي في منتصف الستينيات، وفي هذا المجال شكلت 

الشارة البنيوية راية الانضمام.

التي نجدها في ما وراء  البنيوي، مبرزاً بعض المعايير المشتركة  1972، بدقة البراديغم  Gilles Deleuze، في سنة  حدّد جيل دولوز 

الاختلاف بين اختصاصات العلوم الإنسانية. وفي المقام الأول، الأهمية التي تُعطى للبعد الرمزي الذي يتدخل بوصفه طرفًا ثالثًا بين 

الواقعي والخيالي. وفي المقام الثاني، اهتمام خاص أسند إلى المنطقيات التصنيفية للمكانة والموقع. والمعيار الثالث، الذي بفضله نتعرّف 

إلى البراديغم البنيوي، هو وجاهة الاختلاف في التموقع الذي يتواصل ببناء مجموعات متسلسلة. وأخيراً، نجد في قلب البنية الذي يبيح 

لها الحركة، خانةً فارغة وفجوة في مكانها تجعل من التنقلات المتعددة ممكنة، أي ما يشبه درجة الصفر باعتبارها شرطًا للإمكانية.

كانت إحدى الخصائص المهمة لهذه اللحظة البنيوية ستتمثل في كثافة المبادلات بين مختلف الاختصاصات العلمية التي كانت 

ستسمح بتنقل استثنائي للمفاهيم من حقل معرفي إلى آخر، ومن مؤلَّف إلى آخر. وأصبح هناك اقتصاد حقيقي للتبادل الثقافي بمجموعة 

كثيفة من الاستعارات والترجمات والتحويلات المفاهيمية للبنيوية من اختصاص إلى آخر.



163

ـماجرت
مقاربات في العلوم الإنسانية والاجتماعية

مقالات مترجمة من اللغة الفرنسية

وعلينا أن نميّز بين الظاهرة البنيوية باعتبارها إعجابًا ببرنامج يعِد بتوحيد حقل العلوم الإنسانية والمناهج الخاصة التي حلّت محلّ 

ذلك الأمل في كلٍّ من تلك الاختصاصات، وذلك بحسب موضوعها الخاص وموقعها المحدد في المجال الشامل للجامعة والأبحاث، 

مع تداعيات المنافسات بين الاختصاصات والمعارك من أجل موقع الزعامة ونزعات هيمنية مؤقتة ومواقع نموذجية وتحالفات تكتيكية 

أشعلت الميدان الجامعي حول المعركة بين الإنسانيات والعلوم الاجتماعية وبين الحداثة والتقاليد. ومن وجهة النظر هذه، تعرّف البنيوية 

بالمعركة التي جسدتها في جملة التاريخ الثقافي الفرنسي في النصف الثاني من القرن العشرين.

  Hans-Jürgen Lüsebrink | هانس - يورغن لوزبرينك

تاريخ المفاهيم

Begriffsgeschichte (Histoire conceptuelle)(5) 

F. Hegel، إلى تحليل تطور المفاهيم )أو الكلمات  Begriffsgeschichte، وهي عبارة صاغها ف. هيغل  يهدف تاريخ المفاهيم 

المفاتيح( واستعمالاتها في كل الميادين المعنية بالأدوات اللغوية: الفلسفة، والنقد الجمالي، وتاريخ الفنّ، وكذلك، وبدرجة أولى، اختصاص 

ذاتها - علاوة  وتعتبر، في حدّ  ما،  واقع  إلى  ا  أولى مؤشًّ بدرجة  المفاهيم  تاريخ  إلى  بالنسبة  اللغة  ذاته. وتشكّل  التاريخية في حدّ  الكتابة 

تاريخ  في  جهة،  من  أكاديميين:  تقليدين  في  أساسًا،  المفاهيم،  تاريخ  ويندرج  تاريخي))).  واقع  كلّ  بناء  في  أساسيًا  ذلك - عاملً  على 

الأفكار السياسية والفلسفية الذي يعود إلى نهاية القرن الثامن عشر، وخصوصًا مع مشروع ج. ج. فيدار J.G. Feder المتعلق بـ المعجم 

التاريخي للمفاهيم الأساسية )Idee eines historischen Wörterbuschs )1774. ومن جهة أخرى، في تاريخ اللغة، وتحديدًا في 

المعجمية  المجالات  دراسة  وامتدّ إلى  التاسع عشر  القرن  ابتداء من  اللغة  فقه  اختصاصات  تطور في  الذي  والمعجمية  تاريخ الاصطلاح 

تقليدين  من  إذًا،  المنبثق،  المفاهيم  تاريخ  وتطوّر   .)U. Ricken إ. ريكان   ،E. Coseriu كوزيريو  أ.   ،J. Trier ترييي  )ج.  والدلالية 

ا من حيث أهدافهما، ولكنهما في الوقت نفسه متقاربان من حيث الأدوات اللغوية المدروسة وبعض التساؤلات، ابتداءً من  مختلفين جدًّ

الخمسينيات خاصة في ألمانيا، ومن خلال النظرة المختلفة قليلً عن السيميائية التاريخية في فرنسا.

"إمبراطورية"  مفهومي  حول  وخاصة   ،R. Koebner كوبنار  ر.  الوسيط  العصر  في  للمختصّ  الريادية  الأعمال  بيّنت  ألمانيا،  في 

و"إمبريالية" Imperialism: The Story and Significations of a Political Word, 1964 الرهانات الاجتماعية - السياسية للمعاني 

الجديدة المرتبطة بالمصطلح نفسه في عصور ومجتمعات مختلفة ومدروسة في أفق المدى الطويل؛ وفي فرنسا، رسخت مدرسة الحوليات، 

L. Trénard ور. ماندرو  A. Dupront ول. ترينار  أ. ديبرون  أعقابهما  M. Bloch، وفي  بلوك  L. Febvre ومارك  فافر  وخصوصًا ل. 

"الإلحاد"  مثل  مصطلحات  تعكس  أن  يفترض  وكان  المفاهيم.  تحليل  في  للتاريخ  والثقافية  الذهنية  الأبعاد  دراسة   ،R. Mandrou

Incroyance الذي درسه فافر )1947(، أو "الإقطاع" féodalité الذي تولّ تحليله بلوك )1949(، تصوراتٍ ذهنيةً للواقع الاجتماعي 

بالمفاهيم الاجتماعية - السياسية  المتعلقة  مثلً على الأعمال  وبالاعتماد  ما.  الذهني لمجتمع  المخيال  إلى  الولوج  تبيح  ثمّ  المتعدّد، ومن 

5 Delacroix et al. (dir.), Tome I, pp. 177-183.

6 Reinhart Koselleck, Begriffsgeshichten. Studien zun Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen Sprache (Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 2006), p. 99.



ويلوي تموز /وزمتد دعلالا

164

أنّه "يمكن  المجال  ترينار في هذا  1789، لاحظ  سنة   Cahiers de doléances بـ فرنسا  المعروفة في  الشكاوى  المستعملة في سجلات 

للمؤرخ أن يستنتج من هذه الوثائق مفاهيم مهيمنة واقترانات لاواعية وتمثلات جماعية. ويمكن له تحليلها في علاقة بصيغة التعبير 

وبالمتن العضوي للّغة. وتجمع السيميائية التاريخية بين المتكلّم والوسيلة والمتقبّل المحدّد في المجال وفي الزمان"))).

وفي حين اختلط تاريخ المفاهيم في فرنسا، بصورة كبيرة، بتاريخ الذهنيات والثقافات، فإنه في ألمانيا طوّر حقلً اختصاصيًا مستقلً، مركّزاً بالتحديد 

على المشاريع الكبرى لمعاجم المفاهيم الأساسية الاجتماعية - السياسية والفلسفية والجمالية المستندة إلى تحليل على المدى التاريخي الطويل، وخاصة 

Geschichtliche Grundbegriffe (Notions clés historiques) لكلّ من كوزلاك وبرينار وكونز)))،  مصطلحات أساسية تاريخية  معجم 

والمعجم التاريخي للفلسفة Historisches Wörterbuch der Philosophie (Dictionnaire historique de la philosophie) لـكل من 

 Handbuch politisch-sozialer in Frankreich, 1680-1820  ريتار وغروندر وغابرييل)))؛ ودليل المصطلحات السياسية والاجتماعية بفرنسا

(Manuel des notions politiques et sociales en France) لكل من رايشاردت وشميدت ولوزبرينك)))، ومصطلحات أساسية جمالية 

Ästhetische Grundegriffe (Concepts clés esthétiques) الذي يديره بارك وفونتيوس وشلنستادت))).

للفيلسوف هـ. ج. غادامار  تلميذًا  أيضًا  الذي كان  ألمانيا  المفاهيم في  تاريخ  منظّر   ،)2006-1923( ر. كوزلاك  المؤرخ  إلى  بالنسبة 

H.G. Gadamer، يشكّل تاريخ المفاهيم مكملً ضروريًا للتاريخ الاجتماعي. فمن خلال المفاهيم والحقول الدلالية التي تؤطرها، يتحول 

الماضي إلى تاريخ ويتركّز المعيش التاريخي بوصفه تجربة مستذكرة. ولذا، يسمح تاريخ المفاهيم، باللجوء إلى أوسع شريحة من المصادر 

الممكنة، التي تشمل وثائق شعبية ومخطوطات، بالإلمام بالفجوات والتباينات بين التطور التاريخي وأنماط تصوره الاجتماعي والذهني. 

وتعتبر بعض المصطلحات، مثل مصطلح "الثورة" الذي تطوّر في فكر التنوير )خاصة لدى ديدرو Diderot( من مصطلح دوري إلى مصطلح 

 Erwartungsbegriffe "Concepts استباقية"  )"مفاهيم  قادمة  تاريخية  بتحولات  منذراً  للمجتمع،  عميق  تغيير  وصف  يتولى  مفتوح 

قبل  من  المفاهيمي  إطارها  ووضع  مستقلًّ  قطاعًا  بوصفها  السياسة  اكتشاف  إعادة  تُفضِ  ولم  كوزلاك(.  بحسب   ،"anticipateurs

ماكيافال، في نظر كوزلاك، إلى رؤية جديدة للمجتمع والدولة فقط، بل إلى طريقة جديدة لكتابة التاريخ أيضًا. وتغيرت على نحو ملحوظ، 

عبر القرون، مدلولات بعض المصطلحات التي ظلّت متماثلة من الناحية المعجمية، مثل "الزواج" أو "البرجوازي" أو "الدولة". ويعكس 

تحوّلها وإدراجها في مجالات سيميائية )أو مفاهيمية( خصوصية من الناحية التاريخية والثقافية تغيرات اجتماعية وسياسية واقتصادية 

كبيرة، لكن مع المحافظة على نوع من الاستقلالية تجاهها يسميها كوزلاك "البنية الداخلية" Binnenstrukter للحقول المفاهيمية.

وطبعت أربعة محاور للتغييرات تطور تاريخ المفاهيم منذ الثمانينيات:

في المقام الأول، ترك التركيز على مفاهيم منعزلة المكان إلى دراسة الحقول المفاهيمية التي تميزها شبكات مهيكلة )المصطلحات 

المرتبطة، المصطلحات النقيضة(. وهكذا، يتعارض مصطلح "المواطن"، والمؤسس لفكرة السيادة بفرنسا منذ نهاية القرن الثامن عشر، 

في السياق الفرنسي، مع مفهومَي "البرجوازي" و"الرعية" اللذين يرتبط بهما كذلك بصورة جوهرية. وينعكس خطاب فلاسفة القرن 

1 Louis Trenard (ed.), Histoire des Pays-Bas Français: Flandre, Artois, Hainaut, Boulonnais, Cambrésis (Paris: Privat, 1972), p. 431.

2 Otto Brunner, Werner Conze & Reinhart Koselleck, Geshichtliche Grundbegriffe (Stuttgart: E. Klett, 1971).

3 Joachim Ritter, Karlfried Gründer & Gottfried Gabriel, Historisches Wörterbuch der Philosophie, vol. 13 (Basel/ Stuttgart: Schwabe, 1971).

4 Rolf Reichardt, Eberhard Schmidt & Hans-Jürgen Lüsebrink, Handbuch politisch-sozialer in Frankreich, 1680-1820 (München: Oldenbourg, 
1984).

5 K.H. Barck, M. Fontius & D. Schlenstedt, Ästhetische Grundegriffe (Stuttgart: J.B. Metzler, 2000).



165

ـماجرت
مقاربات في العلوم الإنسانية والاجتماعية

مقالات مترجمة من اللغة الفرنسية

الثامن عشر حول الحكم المطلق في حقل سيميائي )أو مصطلحي( مترابط ومتشابك على نحو وثيق تهيكله أقطاب سيميائية متمحورة 

حول ثنائيات مفاهيمية لـ: شعب - طاغية وحرية - استبداد ومواطن - رعية وأنوار - ظلمات))).

ثمّ يمكن أن نلاحظ، نتيجةً لأوجه التبادل ومجالات التقارب بين تقاليد تاريخ المفاهيم في ألمانيا، وتاريخ المفاهيم السياسية بإنكلترا 

 ،P. Ihalainen ب. إيهالينان ،J. Pocock ج. بوكوك ،Q. Skinner والبلاد المنخفضة )هولندا( وبالبلدان الإسكندنافية )ك. سكينار

 ،R. Robin (، وتحليل الخطاب بفرنسا )ر. روبانK. Palonen ك. بالونان ،P. Den Boer ب. دان بوير ،J. Ifversen ج. إيفارسن

د. مالديديي D. Maldidier، ج. غيلهومو J. Guilhaumou(، تركيزاً متزايدًا على تحليل براغماتية المفاهيم: أي وظيفتها واستعمالها 

وتأثيرها في وضعيات اتصالية محددة، مثلً مداولات المجلس الوطني خلال الثورة الفرنسية. وتطوّر هذا المحور البحثي الثاني خصوصًا 

في فرنسا، وتحديدًا حول مخبر المعجمية السياسية في دار المعلمين العليا بسان كلود ENS de Saint-Cloud في السبعينيات والتسعينيات 

ومجلة كلمات Mots، وكان له كذلك أثرٌ مهم في تطوّر تاريخ المفاهيم في ألمانيا. ويتأسّس على توسيع متعمّد لمدوّنة التحليل أبعد من 

"النصوص الكبرى" السياسية والفلسفية التي يحبذها غالبًا تاريخ المفاهيم، في اتجاه مصادر متسلسلة ومدونات محددة )مراسلات، 

وصحف، ومناقشات عامة ... إلخ(، وكذلك على رغبة في تمييز الاستعمال الاجتماعي للمفاهيم الاجتماعية - السياسية.

والمشهدي  اللفظي  وشبه  الحركة  وتحديدًا  اللغوية،  غير  والممارسات  اللغوية  المفاهيم  بين  العلاقات  مختلف  الثالث  المحور  طوّر 

والصورة. لذلك بينت أعمال ر. رايشاردت الأهمية البالغة للإيكونوغرافيا )أو دراسة علم الأيقونات( بالنسبة إلى تاريخ المفاهيم، خاصة في 

أفق التاريخ الاجتماعي. فمصطلحات مثل "الحرية" و"الاستبداد" ليست مندرجة في مجالات مفاهيمية معقّدة فقط، بل تكون كذلك 

مصورة في رسوم ومعالم وترتيبات مشهدية )مثل احتفالات 14 تموز/ يوليو(، حتى تبلغ أوسع جمهور ممكن. وتتبلور كذلك في قصص، 

مثل قصص لاتود Latude، السجين بمعتقل لاباستيل la Bastille والمجسّد، ذاته، في نهاية القرن الثامن عشر، لـ "ضحية الاستبداد"، 

وهو ما يطرح مسألة العلاقات بين المفاهيمي والسردي)))، التي تمّ التعرّض لها في أعمال حديثة.

وأخيراً، وفي المقام الرابع، تطور البعد المقارن والتثاقفي لتاريخ المفاهيم. وتشكّل المقارنة بين المعنى والاستعمال الاجتماعي - السياسي 

المفاهيم  لتاريخ  التطبيقي  الحقل  في  يشكّك  بحثيًا  أفقًا  الثقافات  بين  والترجمة  الانتقال  في  مساراتها  وتحليل  متطابقة  تبدو  لمفاهيم 

 bourgeois، citoyen "Staatsbürger/ "التقليدي. وتبيّ أعمال كوزلاك وفريقه حول المجالات المفاهيمية لـ "برجوازي" و"مواطن

Bürger, citizen" في فرنسا وألمانيا وإنكلترا))) الإضافة التي توفرها هذه التساؤلات التثاقفية، وكذلك الأمر بالنسبة إلى البحوث حول نقل 

الكلمات المفاتيح الاجتماعية - السياسية مثل "أمة" و"شعب" من ألمانيا إلى فرنسا في نهاية القرن الثامن عشر))).

المفاهيم  تاريخ  في  ومساهمات   )1955 سنة  )منذ   Archiv für Begriffsgeschichte المفاهيمي  للتاريخ  أرشيف  مجلتا  وتظهر 

Contributions to the History of Concepts )منذ سنة 2005(، وكذلك المؤتمرات السنوية لـ "مجموعة تاريخ المفاهيم السياسية 

والاجتماعية" History of Political and Social Concepts Group هذه التحولات، وقد ساهمت في إعطاء مجال تاريخ المفاهيم 

بعدًا عالميًا وتثاقفيًا، سواء عن طريق شبكات الباحثين أو بنيات الموضوع المدروس ذاتها.

6 Hans-Jürgen Lüsbrink & Rolf Reichardt, Die Bastille: Zur Symbolgeschichte von Herrschaft und Freiheit (Frankfurt am Main: Fisher, 
1990).

7 Ibid.

8 Koselleck, pp. 402-461.

9 Lüsebrink, Reichardt & Schmidt.



ويلوي تموز /وزمتد دعلالا

166

المراجع

•	Barck, K.H., M. Fontius & D. Schlenstedt, Ästhetische Grundegriffe. Stuttgart: J.B. Metzler, 2000.

•	Brunner, Otto, Werner Conze & Reinhart Koselleck. Geshichtliche Grundbegriffe. Stuttgart: E. Klett, 1971.

•	Delacroix, Christian et al. (dir.). Historiographies: Concepts et débats. Paris: Gallimard, 2010.

•	Durkheim, Emile. Les règles de la méthode sociologique. Paris: [n. p.], 1895.

•	Espagne, Michel & Michael Werner. "La construction d'une référence culturelle allemande en France, genèse et 
histoire." Annales: Histoire, Sciences Sociales. vol. 42, no. 4 (1987).

•	Koselleck, Reinhart. Begriffsgeshichten. Studien zun Semantik und Pragmatik der politischen und sozialen 
Sprache. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2006.

•	Lüsbrink, Hans-Jürgen & Rolf Reichardt. Die Bastille: Zur Symbolgeschichte von Herrschaft und Freiheit. 
Frankfurt am Main: Fisher, 1990.

•	Marx, Karl. Critique de l'économie politique. Paris: Schleicher frères, 1859.

•	Reichardt, Rolf, Eberhard Schmidt & Hans-Jürgen Lüsebrink. Handbuch politisch-sozialer in Frankreich, 1680-
1820. München: Oldenbourg, 1984.

•	Ritter, Joachim, Karlfried Gründer & Gottfried Gabriel. Historisches Wörterbuch der Philosophie. Basel/ 
Stuttgart: Schwabe, 1971.

•	Toubert, Pierre. Les structures du Latium médiéval. Rome: Ecole française de Rome, 1973.

•	Werner, Michael & Bénédicte Zimmerman (dir.). De la comparaison à l'histoire croisée. Paris: Seuil, 2004.


	Articles
	عمرو عثمان   |   Amr Osman* 
	علي مزيان   |   Ali Mazyan* 
	Methods of Historical Classification through the Introductions of History Books

	مصطفى التليلي   |   Mustapha Tlili* 
	State Presence and Representations in Peripheral Areas
	The Regency of Tunis in the Modern Period

	محبوبة مجيدزادة   |   Mahboobeh Majeedzadeh* 
	Looking at the Safavid Harem in a new light

	سعاد بنعلي   |   Souad Benali* 
	Historiography and Constructing the Modern Nation-State in Turkey

	محمد غاشي   |   Mohammed Gachi* 
	Transformations in Historiography: from elite history toward a history of the marginalized
	The British school as a case study

	نور الدين ثنيو   |   Noureddine Teniou* 
	The Algerian Revolution in the United Nations


	Translations
	ترجمة: مصطفى التليلي   |   Mustapha Tlili* 
	Approaches in the Social Sciences and Humanities
	Articles Translated from French


	Book Reviews
	لطفي عيسى   |   Lotfi Aïssa* 
	Arab Historical Knowledge Production: Contexts of Constructing Meaning and Forms of Interpreting the Representative

	عبد الرحيم بنحادة   |   Abderrahim Benhadda* 

	Primary Sources
	عبد الغني العمراني   |   Abdulghani al-Omrani* 
	Jewish Trade Mediation between Morocco and the Netherlands in the Nineteenth Century
	By way of documents in the National Archive, The Hague


	Ostour Seminar
	دراسـات
	عمرو عثمان   |   Amr Osman* 
	التاريخ الفكري
	النشأة والموضوع والمنهج ووضعه في الدراسات التاريخية العربية الحديثة
	علي مزيان   |   Ali Mazyan* 
	أساليب التصنيف التاريخي من خلال مقدّمات كتب التاريخ
	مصطفى التليلي   |   Mustapha Tlili* 
	حضور الدولة وتمثّلاتها في المجالات الطرفية
	إيالة تونس في الفترة الحديثة
	محبوبة مجيدزادة   |   Mahboobeh Majeedzadeh* 
	الحريم الصفوي: إضاءات جديدة
	سعاد بنعلي   |   Souad Benali* 
	الإستوغرافيا وبناء الدولة الوطنية الحديثة في تركيا
	محمد غاشي   |   Mohammed Gachi* 
	تحوّلات الكتابة التاريخية: من تاريخ النخب إلى تاريخ الهامشيين
	المدرسة البريطانية مثالًا
	نور الدين ثنيو   |   Noureddine Teniou* 
	الثورة الجزائرية في الأمم المتحدة
	ترجـمات
	ترجمة: مصطفى التليلي   |   Mustapha Tlili* 
	مقاربات في العلوم الإنسانية والاجتماعية
	مقالات مترجمة من اللغة الفرنسية
	مراجـعات كتب
	لطفي عيسى   |   Lotfi Aïssa* 
	صناعة المعرفة التاريخية العربية: سياقات بناء الدلالة وأشكال تأويل الـمُتَمَثَّل
	عبد الرحيم بنحادة   |   Abderrahim Benhadda* 
	المدينة في العالم الإسلامي: من التقليد إلى التحديث
	قراءة في كتاب المدينة العربية والحداثة
	وثائق ونصوص
	عبد الغني العمراني   |   Abdulghani al-Omrani* 
	وساطة اليهود في التجارة بين المغرب وهولندا خلال القرن التاسع عشر
	من خلال وثائق الأرشيف الوطني في لاهاي
	ندوة أسطور
	وثائق أوقاف القدس بوصفها مصدرًا تاريخيًّا أنموذجًا

