
أستاذ التعليم العالي، متخصص في تاريخ الغرب الإسلامي، المركز الجهوي لمهن التربية والتكوين، مكناس، المغرب. 	*
 Professor of Higher Education, Historian of Islamic Occident, Regional Center for Education and Training, Meknes, Morocco.

تهدف هذه الدراسة إلى الحديث عن مظاهر التجريم السياسي التي انتهجتها الخلافتان الفاطمية والأموية ضد المعارضة. 
فالــراع الســياسي الذي عرفتــه بلاد المغــرب والأندلس، خــال القــرن الرابع الهجري/ العاشر الميلادي، بــن العُبيديين 
الشــيعة في إفريقيــة ونظرائهم الأمويين الســنّة في الأندلس، واتخذ طابعًــا مذهبيًا وعقديـًـا، أدى إلى تجريمهما لكل 
سلوك مناوئ، وتحويل مواقف المعارضة من بعُد مذهبي وعقدي إلى مفهوم سياسي؛ لأن الإسماعيليين والمروانيين 
أحسّــوا بقوة العلماء الذين شــكّلوا ســلطة فكرية مؤطرة للمجتمع. لذلــك، اصطبغت المعارضة بصبغة دينية وسياســية، 
أجبرت الخلافتين على النحت من المعجم الديني؛ لمحاربة رموزها، في إطار الســعي إلى التجريم الســياسي لســلوكهم، 

وفي سياق تداخلت فيه السياسة بالعقيدة والمذهب.

كلمات مفتاحية: بلاد المغرب، الأندلس، الفاطميون، الأمويون، التجريم السياسي.

This study discusses the policy of political criminalization adopted by the Fatimid and Umayyad Caliphates 
against their internal opposition. The political conflict experienced by the Maghreb and al-Andalus during the 
10th century between Shi’i ‘Ubaydis in Ifriqiyya and their Sunni Umayyad counterparts in al-Andalus, which 
took a doctrinal form, led to both of them criminalizing the other; opposition positions thus shifted from the realm 
of the confessional and the doctrinal to a political concept. The Ismailis and the Marwanids were both aware of 
the power of the Ulema, who constituted an intellectual authority framing society, and opposition was thus given 
a both religious and political coloring, whose symbols both Caliphates were forced to fuse elements from the 
religious dictionary in order to combat as part of attempts to politically criminalize their behavior – in a context 
where the political overlapped with doctrine and confession.

Keywords: Maghreb, al-Andalus, Fatimids, Umayyads, Political Criminalization, Opposition, Creed, Confession

السـلطة والتجريـم السـياسي للمعارضـة ببالد المغـرب 

والأندلـس خلال القرن الرابع الهجري/ العـاشر الميلادي

Power and Political Criminalization of the Opposition 
in the Maghreb and al-Andalus of the 10th century 
CE/4th century AH

 *Said Ben Hamada   |   سعيد بنحمادة

49



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

50

مقدمة

مثّل القرن 4هـ/ 10م مرحلة انعطاف حضاري بسبب التحولات العميقة التي تعلّقت بالبنى السياسية والثقافية مشرقًا ومغربًا. ولعل قيام 

ثلاث خلافات يدلّ على ذلك؛ إذ تزامن وجود الخلافة العباسية في بغداد مع قيام الخلافة الفاطمية بإفريقية، والخلافة الأموية في قرطبة.

وكان لبلاد المغرب والأندلس نصيبهما من ذلك المنعطف التاريخي؛ إذ لم يقتصر الصراع بين أمويي قرطبة والعبيديين على التدافع السياسي، 

وإنما امتد إلى الجهود الدعائية لنشر مذهبيهما؛ الأمر الذي جعل المعارضة تتحول من المفهوم السياسي إلى العقدي الذي نتج منه تجريم كل 

سلوك، أو ردة فعل، يقف في وجه الاستقطاب الأموي أو الفاطمي، وهو ما يمكن اعتباره بمنزلة جريمة سياسية مخلّة بأمن الدولة في العصر الوسيط.

ومن ثم، فإن الإشكال الجوهري للتجريم السياسي للمعارضة، في سياق بلاد المغرب والأندلس، منذ القرن 4هـ/ 10م، يكمن في 

التحول الذي مسّ المفهوم والمرجعية والوظيفية وما ترتّب على ذلك من مآلات، شملت بنية السلطة والمجتمع والمؤسسات، لكون النظم 

الأمنية انتقلت من السلطة الدينية لقاضي الجماعة إلى السلطة الزمنية للحاكم؛ فلم تعد الأحكام تستند إلى ضوابط شرعية وعرفية، 

بحسب الاجتهاد القضائي، وإنما غدت إفرازاً للواقع السياسي والحربي، وأصبح كل خارج عن الشرعية الرسمية مجرمًا، بالمفهوم المرجعي 

لإحدى الخلافتين اللتين بالغ خطابهما الرسمي في تمجيد "البطولات السياسية والعقدية" للخلفاء.

الشيعية  السلطتين  لأن  والأندلس؛  المغرب  بلاد  أهالي  من  وضحاياه  للخلافتين،  العقدية  الدوافع  التجريم  ذلك  في  ونستحضر 

والسنية برّرتا ممارستيهما بأن المخالفين لا يعارضون الخلفاء سياسيًا فحسب، وإنما صوّرتاهم بأنهم مناوئون للأمة و"منافقون"، يجب 

الحد من خطورتهم الفكرية والاجتماعية، بالقتل، أو التعذيب، أو المصادرة، وغيرها من أنواع العقوبات))).

وبالمثل، فإن لفظ السياسة المضاف إلى التجريم، نقصد به المكون المذهبي والعقدي للخلافتين؛ فمعارضة الحكم الفاطمي معارضة 

للنظرية السياسية للإمامة؛ لأن الإمام لديهم "معيَّ من عند الله بالنصوص، إما الجلية، ومعناه التي أظهرها النبي عليه السلام للأمة 

]...[ وإما بالنصوص الخفية، وهي نص من الله ورسوله على تعيين الإمام واسمه ونسبه، وكذا في كل عصر"))). في حين يرى الأمويون، 

على غرار الفكر السياسي السني، أن "تعيين الإمام راجع إلى اختيار الخلق"))).

وبهذا المعنى، فإن التجريم السياسي للمعارضة حاول من خلاله الفاطميون والأمويون محاصرة القوى المناوئة لمرجعية نظام الحكم 

ومشروعيته، وبدوافع سياسية أو مذهبية أو عقدية؛ إذ إن موضوع التجريم والمستهدفين منه هو ما حدد طبيعة ردات فعل الخلافتين 

إزاءه؛ للحيلولة دون شيوع المواقف الرافضة للنظرية السياسية الشيعية أو السنية في الخلافة، كما رام تنفيذها العبيديون والمروانيون، 

وإن لم يكن للضحايا نزوع وبواعث سياسية جلية إزاء السلطتين الزمنيتين في بلاد المغرب والأندلس.

أولً: السياق التاريخي للتجريم السياسي للمعارضة ومساقاته

استندت الفعالية السياسية في بلاد المغرب والأندلس خلال القرن 4هـ/ 10م إلى المكون القبلي، والميول العقدية التي مثّلت "إطاراً 

روحيًا يضبط قواعد الضبط الاجتماعي الإسلامي الذي اندمج فيه طواعية النظام القبلي البدوي والحضري المغربي"))). وهو ما يفسر تنوع 

1 القاضي النعمان بن محمد بن منصور، افتتاح الدعوة، تحقيق فرحات الدشراوي )تونس: الشركة التونسية للتوزيع، 1986(، ص 306، 319.

2 عبد الرحمن بن خلدون، المقدمة، تحقيق عبد السلام الشدادي، ج 4 )الدار البيضاء: بيت الفنون والعلوم الآداب، 2005(، ص 248.

3 المرجع نفسه.

4 كزافييه دو بلانهول، تاريخ أرض الإسلام: الأسس الجغرافية للتاريخ الإسلامي، ترجمة معاوية سعيدوني )تونس: دار الغرب الإسلامي، 2008(، ص 133 - 139.



51

ـاتسادر
السلطة والتجريم السياسي للمعارضة ببلاد المغرب والأندلس خلال القرن الرابع 

الهجري/ العاشر الميلادي

مكونات الجغرافيا السياسية والقبلية العقدية، واختلاف الفاعلين المؤثرين في المجال والحقبة المذكورين؛ حيث كان الصراع السياسي 

والعقدي بين الخلافة الفاطمية العبيدية الشيعية بإفريقية منذ إعلانها في عام 296هـ/ 909م، والقيام الرسمي للخلافة الأموية الأشعرية 

الأولى  متكاملتين:  صبغتين   ]...[ يكتسي  الفاطمي  الأندلسي  الصراع  "فإن  عليه،  وبناء  928م.  316هـ/  عام  في  الأندلس  في  المالكية 

عسكرية، والثانية دعائية سياسية ومذهبية"))).

وعُقدت في فلك ذلك الصراع الأحلافُ القبلية التي تباينت وضعيتها، بحسب الخلافة الموالية لها؛ لإنتاج التوازن السياسي والاجتماعي 

آنذاك، ما جعل هذا القرن يجسّد فترة الخلخلة وإعادة بناء الخريطة القبلية ببلاد المغرب والأندلس، في إطار جدلية المجتمع والسلطة والثقافة 

في المعيش اليومي، وتجليات ذلك من حيث "العقائد والعادات والفنون، وطرز الاندماج البيئوي مع الطبيعة والذاكرة الجماعية، ونظام القرابة، 

وتقسيم العمل، وكل المعطيات التي تشكّل أرضية الوجود اليومي")))، في سياق سياسي وعقدي وجّه مساقات العالِم والسلطان وشيخ القبيلة.

ظل  في  الأمر،  أن  ما دام  للعلماء،  الدينية  والسلطة  للخلفاء  السياسية  السلطة  بين  الصراع  للمعارضة  السياسي  التجريم  يعكس  وبذلك 

عن  الدفاعَ  ورائه  من  الأهالي  يحاول  وفكري،  اجتماعي  تمرّد  لكل  والأموية  الفاطمية  السلطتين  إدانة  على  ارتكز  الخلافتين،  بين  التنافس 

استقلالهم الذاتي))).

إن تعريف التجريم السياسي للمعارضة، وفق منظور سياقي، ينبّهنا إلى مكونات الظاهرة السيادية ببلاد المغرب والأندلس خلال 

القرن 4هـ/ 10م، في علاقتها بالفاعلين المباشرين والمنفعلين، على السواء، حيث وجود دولة الخلافة، وسلطة الإمارة، والمجال الحيوي 

الانشطار  بين  تجمع  المستويات  معقدة  بنيوية  دائرة  مركز  في  نرومه،  ما  بحسب  المعارضة،  للقوى  السياسي  التجريم  فيكون  للقبيلة؛ 

التي انشطرت إلى ثلاث خلافات: عباسية، وفاطمية، وأموية. وما يلي هذا المستوى يتشكل من  العليا  والانصهار؛ إذ توجد الخلافة 

الأغالبة  حلفائهم  عبر  العباسيين  من  مباشر  غير  لً  وتدَخُّ الخلافتين،  بين  للصراع  هدفًا  الذاتي  استقلالها  مثّل  محلية  مغربية  إمارات 

بإفريقية؛ فاصطدمت الرغبة في الاستقلال بالصمود في فرض السيادة الدينية والسياسية، لينبثق مفهوم التجريم المتماهي مع كل تيار 

معارض للفاطميين أو الأمويين. وشكّلت القبائل المكون الثالث في هذه البنية، وهدفها الذود عن الخصوصية المحلية))).

وكان من تجليات ذلك الصراع الثنائي بين الخلافتين، وبتسخيرهما الزعامات القبلية المحلية ببلاد المغرب، أن أفرزا جدلً فكريًا بين 

الموالين للسلطتين والمعارضين لهما، إذ عملت السلطتان على توظيف أحد جيوب الخلاف بين المسلمين، والمتعلق بقضية الإمامة التي 

تعتبر "أعظم خلاف بين الأمة ]...[ إذ ما سُلَّ سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثلما سُلَّ على الإمامة في كل زمان"))).

وتجدر الإشارة إلى التفاوت في جغرافيا التجريم السياسي للمعارضة في بلاد المغرب والأندلس خلال القرن 4ه/ 10م؛ حيث إن ثقل 

ل في المغرب الأدنى، وبالأخص في القيروان،  الوجود الإسماعيلي بإفريقية، مقارنة بالمغرب الأقصى، جعل كثافة إدانتهم للمعارضين تُسجَّ

حيث حيوية علماء المالكية هناك، في مقابل اليد الطولى للأمويين في أقصى بلاد المغرب والأندلس، وهو ما تنبّه إليه بعض الباحثين الذين 

تعرّضوا للتكوين الديني للنظرية السياسية في تفسير الصراع بين الأندلس وإفريقية خلال هذه الفترة)1)).

5 فرحات الدشراوي، الخلافة الفاطمية بالمغرب )296-365هـ/ 909-975م(: التاريخ السياسي والمؤسسات، ترجمة حمادي الساحلي )بيروت: دار الغرب الإسلامي، 

1994(، ص 334.
6 محمد أركون، تاريخية الفكر العربي الإسلامي، ترجمة هاشم صالح )الدار البيضاء: مركز الإنماء القومي؛ بيروت: المركز الثقافي العربي، 1996(، ص 104.

7 هاشم العلوي القاسمي، مجتمع المغرب الأقصى حتى منتصف القرن الرابع الهجري/ منتصف القرن العاشر الميلادي، ج 2 )المحمدية: مطبعة فضالة، 1995(، 

ص 246، 247.

8 المرجع نفسه، ص 247.

9 محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشهرستاني، الملل والنحل، تحقيق أحمد فهمي محمد، ج 1 )بيروت: دار الكتب العلمية، 1992(، ص 13.

10 العلوي القاسمي، ج 2، ص 245؛ عبد القاهر البغدادي، الفَرق بين الفِرَق وبيان الفرقة الناجية منهم، تحقيق محمد عثمان الخشت )القاهرة: مكتبة ابن سينا، 1988(، ص 32.



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

52

هي  كما  الاستقطابية،  السفارات  قبيل  من  والترهيب،  الترغيب  وسائل  فيها  استُعملت  بمراحل  الخلافتين  بين  الصراع  مرّ  وقد 

الحال في عام 316هـ/ 928م، لماّ بعث الخليفة الأموي عبد الرحمن الناصر )300- 350هـ/ 913-961م( القاضي محمد بن عبد الله بن أبي 

عيسى، لاستمالة القبائل، "فلم يلبث أن هَويت إليه أفئدة كثير من زعمائهم، بين مصحح في ولايته، مستجيب لدعوته، مغتنم لعطيته، 

مستعينين على مدافعة من قد هدّ ركنه من بني عبيد الله إمام الشيعة، المقتحم أرضه عليه ودونه")1)). قبل أن يعمد الأمويون إلى تثبيت 

وجودهم العسكري بسبتة، التي اتخذوها قاعدة حربية في صراعهم ضد الفاطميين منذ عام 319هـ/ 931م)1)).

الرحمن  إذ كان عبد  القبائل لهم؛ بسبب تقلّب مواقفهم،  الخلفاء الأمويين لم يكونوا مطمئنين إلى ولاء بعض شيوخ  ويبدو أن 

الناصر "منطويًا على الحذر من بوادرهم، معتقدًا قلاهم والازورار عنهم، مقتصًرا على من أظهر مكاتبته منه وموالاته على بعد واحتراس 

من كيادهم، مطيّبًا لهم بالإهداء والرفد، غير مستدع لهم إلى العبور عليه ولا مستكثر منهم بالإمداد لهم")1)). وإن استحدثت منهم 

الخلافة فرقة عسكرية ضمن جيشها، وسميت "البرابر الطنجيين"، كان من مهماتها التصدي للتدخل الفاطمي ببلاد المغرب)1)).

أما سياق التجريم السياسي للمعارضة من لدن الفاطميين، فهو يُخفي البعد العقدي؛ إذ يجب أن نميز فيه بين مرحلتي الدعوة 

ملكوا  لما  عبيد  "بني  أن  ذلك  الخلافة؛  إعلان  قبل  المنطقة  تطويع  الإسماعيلية  الدعاية  استهدفت  فقد  العبيديين)1))،  لدى  والدولة 

القيروان، أظهروا تبديل مذهب أهل البلد، وأجبروا الناس على مذهبهم؛ ]...[ فارتاع أهل البلد من ذلك")1))، و"منعوا من بث العلم، 

وسجنوا العلماء في دورهم")1)).

حملة  وبعدها  910م،  298هـ/  عام  في  تمشيطية  عسكرية  حملة  أول  منذ  بإفريقية  الديني  المشهد  في  جلي  أثر  لذلك  كان   وقد 

الإدريسية  وفاس  صالح  بني  ونكور  الإباضية،  الرستمية  تاهرت  استهدفت  التي  917م  305هـ/  عام  منذ  المكناسي  حبوس  بن  مصالة 

ا في ذلك من لدن موسى بن أبي العافية الذي كان مواليًا للفاطميين، قبل دخوله في  السنيتين، وسجلماسة المدرارية الخارجية، مناصًَ

طاعة الأمويين في عام 319هـ/ 932م، وكانت غاية الفاطميين من تلك الحملات محاولة عزل الأندلس عن بلاد المغرب)1)).

وفي الحملة الثانية لمصالة بن حبوس، في عام 309هـ/ 921م، ستبرز المواقف التجريمية للفاطميين من معارضيهم ببلاد المغرب، 

الشيعة  الأدارسة  إلى  وانتمائه  والروحية،  السياسية  زعامته  من  خوفًا  أمواله،  وصادر  إدريس  بن  يحيى  الأميَر  حبوس  ابنُ  اعتَقل  فقد 

الزيدية)1))، الأمر الذي جعل الفاطميين يحاربون إمارة مثّلت لهم "معارضة سياسية وعقدية"، واكتسبت مشروعيتها من مبايعة الأهالي 

11 أبو مروان بن حيان، المقتبس، تحقيق ب. شالميتا وف. كورينطي وم. صبح، ج 5 )مدريد: المعهد الإسباني العربي للثقافة؛ الرباط: كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 1979(، 

ص 256.

12 أبو العباس أحمد بن محمد بن عذاري، البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، تحقيق بشار عواد معروف ومحمود بشار عواد، مج 2 )تونس: دار 

الغرب الإسلامي، 2013(، ص 187.

13 أبو مروان بن حيان، المقتبس في أخبار بلد الأندلس، تحقيق عبد الرحمن علي الحجي )بيروت: دار الثقافة، 1965(، ص 190.

14 ابن حيان، المقتبس، تحقيق شالميتا وكورينطي وصبح، ص 88.

15 بوبة مجاني، الإسماعيليون في بلاد المغرب العربي )القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، 2014(، ص 13 - 50.

16 عبد الرحمن الدباغ، معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان، تحقيق محمد الأحمدي أبو النور ومحمد ماضور، ج 2 )القاهرة: مكتبة الخانجي؛ تونس: المكتبة العتيقة، 

]د. ت.[(، ص 298.

17 المرجع نفسه، ج 3، ص 39.

18 القاضي النعمان، ص 276 - 282.

المكتبة  1 )بيروت:  الحميد، ج  الدين عبد  مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق محمد محيي  الحسن الأشعري،  أبو  252؛  2، ص  القاسمي، ج  19 العلوي 

العصرية، 1990(، ص 136؛ البغدادي، ص 36. والزيدية يقولون بإمامة زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب في أيام خروجه، وكان ذلك في عهد هشام بن عبد الملك 

)71-125هـ/ 691-743م(.



53

ـاتسادر
السلطة والتجريم السياسي للمعارضة ببلاد المغرب والأندلس خلال القرن الرابع 

الهجري/ العاشر الميلادي

لأمرائها، فتحولت إلى سلطة حاكمة منذ النصف الثاني من القرن 2هـ/ 8م؛ فـ "الضربة التي وجّهها الجيش العبيدي الفاطمي، بقيادة 

مصالة بن حبوس، لأدارسة فاس، أعطت تشتت الأمراء ورجال دولة قائمة ولو في فترة ضعفها وملاحقتهم في كل مكان")2))، ولا سيما 

أن قيام إمارة الأدارسة ورسوخها بالمغرب اعتمدا على تكييف الهياكل الاجتماعية المحلية أكثر من الاقتصار على الأسس المذهبية؛ إذ 

"تطورت الإمارة الإدريسية تطوراً قبليًا ولم تتطور تطوراً مذهبيًا، وما تعرض النظام القبلي لهزة اجتماعية إلا وتعرضت الإمارة الإدريسية 

للنتائج نفسها")2)).

وفي الوقت الذي تزايد فيه النفوذ البحري للبيزنطيين شرق البحر الرومي، والنورماندي غربه، وانشغال الخلافتين بهما، اقتصر 

حملات  عبر  والتمردات  الاجتماعي"  "الانفعال  لردع  المغرب؛  ببلاد  القبلية  للمعارضة  الجماعي  التأديب  على  والأمويون  الفاطميون 

تيارات  لثلاثة  المغرب والأندلس، وقتئذ،  والعقائد، وخضوع بلاد  المذاهب  تعدد  السياسي")2))، في ظل  الفكر  التهدئة، ومواجهة "بؤر 

كبرى مؤثرة سياسيًا وفكريًا: الخوارج، والسنة، والشيعة، مع وجود جيوب عقدية أخرى كالاعتزال)2)).

اضطرت الخلافتان إلى المراهنة على الدعاية؛ لكسب المشروعية من خلال توفير العدالة والأمن الاجتماعيين، في إطار الترغيب 

القضاء على  برقادة، وبعد  لما استقر  910م(  298هـ/  الشيعي )ت.  الله  فأبو عبد  للمعارضين.  السياسي  الترهيب والتجريم  الذي يسبق 

الناس إلى أوطانهم وقرّوا في  إليه، فرجع  للعامة ورجوع من كان تنحى عن وطنه  التام  بالقيروان بالأمان  الأغالبة، "أمر مناديًا فنادى 

قرارهم، وأخرج العمال إلى البلدان ونادى فيها بالأمان وبطلب أهل الدعارة والفساد، فأنكاهم عقوبة، فسكنت الدهماء، وأمنت السبل، 

ومشت السيارة، وخاف أهل الأذى والدعارة، وقتلوا حيث ما ثقفوا، وطلبوا أين توجهوا، وأمر بقطع شرب المسكر وكل ما ظهر من المنكر، 

ونشر العدل وأذاعه، واستوت الأمور واعتدلت، واشتدت المملكة وقويت، وأمن كل خائف")2)).

الدينية  لمشروعيتها  قاعدة  والنفسي  الاجتماعي  الأمن  من  جعلت  التي  الأموية  الخلافة  له  روجت  الذي  نفسه  الخطاب  وهو 

والسياسية؛ فقد استغل الخليفة الناصر مناسبة استقباله السفير البيزنطي بقرطبة، ليدفع المنذر بن سعيد البلوطي )ت. 255هـ/ 965م(؛ 

لإبراز المجهود الأمني بالأندلس، والتعريض في الوقت ذاته بالفاطميين. ومما جاء في خطبة البلوطي: "وإني أذكّركم بأيام الله عندكم، 

وتلافيه لكم بخلافة أمير المؤمنين التي لمتّ شعثكم، بعد أن كنتم قليلً فكثركم، ومستضعفين فقواكم، ومستذلين فنصركم! ولّه الله 

البعير،  النفاق حتى صرتم في مثل حدقة  شُعُل  بكم  الآفاق، وأحطت  الفتنة سرادقها على  أيام ضربت  إمامتكم،  إليه  وأسند  رعايتكم، 

من ضيق الحال ونكد العيش والتقتير! فاستبدلتم بخلافته من الشدة بالرخاء، وانتقلتم بيمن سياسته إلى تمهيد العافية بعد استيطان 

البلاء. أنشدكم الله - معاشر الملأ! - ألم تكن الدماء مسفوكة فحنقها؟ والسبل مخوفة فأمنها؟ والأموال منتهبة فأحرزها وحصنها؟ ألم 

تكن البلاد خرابًا فعمرها؟ وثغور المسلمين مهتضمة فحماها وزهّرها؟")2)). داعيًا إلى تجديد الولاء السياسي والمذهبي للخلافة الأموية؛ 

لأن في "التعلق بعصمتها والتمسك بعروتها، حفظ الأموال وحقن الدماء وصلاح الخاصة والدهماء، وأن بقوام الطاعة تقام الحدود، 

وتوفى العهود، وبها وصلت الأرحام، وصحت الأحكام، وبها سد الله الخلل، وآمن السبل، ووطأ الأكناف، ورفع الاختلاف")2)).

20 العلوي القاسمي، ج 2، ص 244.

21 المرجع نفسه، ص 255.

22 المرجع نفسه، ص 242.

23 محمود إسماعيل، الأدارسة في المغرب الأقصى )172-375هـ(: حقائق جديدة )الكويت: مكتبة الفلاح للنشر والتوزيع، 1989(، ص 49-69؛ محمد الطالبي، الدولة 

الأغلبية: التاريخ السياسي، 184-296هـ/800-909م، ترجمة المنجي الصيادي )بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1995(، ص 631 - 788.

24 القاضي النعمان، ص 246، 247. انظر نص "كتاب الأمان" و"كتاب العدل"، ص 253 - 257، 270 - 275.

25 أبو الحسن النباهي، المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا )بيروت: دار الآفاق الجديدة، 1983(، ص 67.

26 المرجع نفسه، ص 68.



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

54

إن مدخلات التجريم السياسي للمعارضة ومخرجاته، وفق سياق بلاد المغرب والأندلس خلال القرن 4ه/ 10م، تكمن أساسًا في 

الصراع بين بنية السلطة لدى الخلافتين وبنية القبيلة ببلاد المغرب؛ فإذا كان العبيديون والأمويون يتنافسون لبسط سيادتهم على المجال 

المذكور، ونشر عقيدتيهم، فإن مرامي زعماء القبائل والعلماء تستهدف المحافظة على الاستقلال المجالي والاجتماعي والفكري، ومن 

ثم كان الصراع بين البعد الوحدوي الكلي )الخلافة( والبعد التنظيمي المحلي )القبيلة(، فأدى إلى ممارسة الخلافتين عنفًا ماديًا ورمزيًا، 

تعددت أشكاله ووظائفه في حق كل مناوئ لهما.

ثانياً: أثر التجريم السياسي للمعارضة في المعيش اليومي

كان لهذه المرحلة التي اتسمت بالصراع السياسي والعقدي تجليات فكرية، منها وجود العلماء الراسخين في علم الجدل والمناظرات، 

ولا سيما الذين تولوا الخطط الدينية والإدارية منهم، والذين تعرّضوا لمحن؛ بسبب مخالفتهم لعقيدة إحدى السلطتين، فكان ذلك 

داعيًا إلى متابعتهم، والتضييق عليهم في معيشهم اليومي)2)).

1. التدابير الأمنية للخلافة الفاطمية إزاء المعارضة

تعدّ المسألة الأمنية من النظم التي حظيت باهتمام الفاطميين بإفريقية، لما لها من دور في كبح جماح المعارضين للمشروع العقدي 

العبيدي؛ لذلك، طبّق متولّو تلك الخطط مشروع السلطة؛ للدفاع عن مشروعيتها في الحكم، من خلال ما أُوكل إليهم من اختصاصات 

واسعة ومتداخلة)2)).

والمتتبع للمعجم الدلالي لتلك النظم يقف على تعددها. فقد سُميت الشرطة، وعامل المعونة الذي كان يوجد في الأقاليم خارج العاصمة، 

وتكمن مهمته في "معونة أهل الأحكام من القضاة وأصحاب المظالم والدواوين في تنفيذ أحكامهم في حبس من أمروا بحبسه، وإطلاق من 

رأوا إطلاقه، وإشخاص من كاتبوه بإشخاصه")2)). أما ليلً، فالمسؤولية الأمنية بالمدن كانت من اختصاص الأعوان والعسس المكلفين 

بتأمين الدروب والأحياء، مستعينين في ذلك بالكلاب، وشملت وظيفتهم الأمنية أيضًا مطاردة رموز المعارضة؛ فالمنصور الفاطمي )386-

411هـ/ 996-1020م( استخدم هؤلاء لتعقّب "صاحب الحمار"؛ حتى يحُولوا دون وصول المؤونة إليه في قلعة كيانة التي حوصر بها)3)).

للدولة  المعارضين  تعقّب  ولاته،  أحد  من  أو  العبيدي  الخليفة  من  بأمر  إليهم،  يوكل  الشرطة  من  آخر  صنف  فهم  "الدوارة"،  أما 

ومذهبها، مثل الشعراء الذين هجا أحدهم الخليفة المعز لدين الله، فنكّل به)3)).

وبتأملنا ما سبق، يظهر أن صاحب الشرطة لدى الفاطميين بإفريقية قد ارتبطت وظائفه عمومًا بالنظر في الجرائم، وتنفيذ العقوبات، 

القضاة  لأحكام  أو  الخلفاء  لتعليمات  امتثالً  إما  الشيعي)3))،  المذهب  مخالفة  من  والتأكد  التحقيق،  نطاق  في  تدخل  التي  تلك  ومنها 

27 القاضي عياض بن موسى بن عياض السبتي، ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك، تحقيق محمد بن شريفة، ج 5 )المحمدية: مطبعة فضالة، 

1982(، ص 98 - 99.
28 الدشراوي، ص 583 - 608.

 ،)1986 الدواوين من كتاب الخراج وصناعة الكتابة لقدامة بن جعفر الكاتب، دراسة وتحقيق مصطفى الحياري )عمان: الجامعة الأردنية،  29 قدامة بن جعفر، 

ص 18.

30 إدريس عماد الدين القرشي، عيون الأخبار وفنون الآثار، تحقيق مصطفى غالب )بيروت: دار الأندلس، 1984(، ص 423.

31 أبو بكر عبد الله بن محمد المالكي، رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية وزهادهم ونساكهم وسير من أخبارهم وفضائلهم وأوصافهم، تحقيق 

بشير البكوش، ج 2 )بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1994(، ص 298، 498.

32 المرجع نفسه، ص 137 - 138.



55

ـاتسادر
السلطة والتجريم السياسي للمعارضة ببلاد المغرب والأندلس خلال القرن الرابع 

الهجري/ العاشر الميلادي

الإسماعيلية، وإما تنفيذًا لأوامر "صاحب المحرس" أو "صاحب الخبر" المكلف بالأمن العام، وإبلاغ الحكام الشيعة أخبار العلماء والعامة 

بالمدن؛ إذ كان من بين أدواره التجسس على فقهاء المذهب المالكي)3)).

ويبدو أن السجون الفاطمية بإفريقية كانت تقام بناء على تمييز بين الجرائم؛ إذ خصص بعضها للصوص، في مقابل مرافق يودع 

فيها معارضو الدولة، ومن دخل في شاكلتهم؛ فأبو جعفر أحمد بن نصر بن زياد الهواري )ت. 317هـ/ 929م( سجن في "بيت الدم مع 

السراق وأصحاب الدماء ]...[ شهرين، ثم أخرج ]...[ بعد ذلك من ذلك البيت إلى البيت الذي يُحبس فيه جميع الناس")3)). ومما 

يذكر في هذا الصدد "سجن الزيادية")3))، وسجن "دار البحر")3))، وسجن "الفلقة")3)).

ومن مظاهر تضييق العبيديين على المعارضة أنهم اتخذوا إجراءات تمكّنهم من التحكم في الحياة اليومية بالمدن)3))، من قبيل 

ضرب الأبواق ليلً في الأزقة، إيذانًا بحظر التجول، ليبدأ بعد ذلك تدخّل رجال الشرطة والعسس؛ فـ "كان البوق إذا ضُب فمشى أحد 

بعد ضربه ضربوا عنقه؛ لأنه لا يمشي حينئذ إلا من يسرق أو يخرج لضرب من الفساد. فكان معد ]ابن إسماعيل الأمير الفاطمي )342-

365هـ/ 953-975م([ قد ثقف البلد تثقيفًا شديدًا بالعسس والحرس والرصد الشديد")3)).

يترصد  من  منهم  فكان  وكلابًا")4))،  وعساسة  "رابطة  تضم  مجموعات،  في  القيروان  في  ينتشرون  الشرطة  أصحاب  وكان 

بـ "رحبة بن أبي داود"، و"السماط على دار ابن أسود الداعي"، و"سوق ابن هشام، وعنده رصد وكلاب")4))، و"بئر أم عياض")4)).

مكّنت هذه التغطية من تسهيل المراقبة، وهو ما تفسّه صكوك الاتهام التي حررها بنو عبيد ضد رموز المعارضة؛ إذ "كان أهل السنة 

بالقيروان أيام بني عبيد في حالة شديدة من الاهتضام والتستر، كأنهم ذمة، تجري عليهم في أكثر الأيام محن شديدة")4)). دليلنا في ذلك 

أن أبا الحسن القابسي )ت. 403هـ/ 1012م( سئل عن "عدد الذين قتلهم عبيد الله وبنوه من العلماء والعبّاد؟ فأجاب: هم نحو أربعة 

آلاف رجل ليردّوهم عن الترضي عن الصحابة، فاختاروا الموت، فيا حبذا لو كان رافضيًا فقط، ولكنه زنديق")4)).

النعمان  القاضي  خصص  فقد  وسياسية،  عقدية  بمسوغات  وتبّررها  المتابعات،  تلك  مثل  نفسها  العبيدية  الروايات  وتؤكد 

)ت. 363هـ/ 974م(، أحد مؤرخي الخلافة الفاطمية، فصلً ضمن كتابه افتتاح الدعوة عن "أخبار المنافقين على المهدي عليه السلام 

وما آلت أمورهم إليه"، و"ذكر من نكث في ذلك الوقت من أهل إفريقية ممن أَعطَى الأمان وعقوبتهم على النكث والعدوان")4)). وأدرج 

33 محمد بن حارث الخشني، أخبار الفقهاء والمحدثين، تحقيق ماريا لويسا آبيلا ولويس مولينا )مدريد: المجلس الأعلى للأبحاث العلمية؛ معهد التعاون مع العالم العربي، 1991(، ص 231.

34 الدباغ، ج 3، ص 8.

35 المالكي، ج 2، ص 476.

36 الدباغ، ج 3، ص 40.

37 المرجع نفسه، ص 46.

38 محمد الصالح مرمول، السياسة الداخلية للخلافة الفاطمية في بلاد المغرب الإسلامي )الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية، 1983(، ص 155.

39 المالكي، ج 2، ص 487.

40 المرجع نفسه، ص 488.

41 المرجع نفسه.

42 المرجع نفسه.

43 القاضي عياض، ج 5، ص 300.

44 أبو الحسن القابسي، فتاوى أبي الحسن القابسي، تحقيق الحسين أكروم، ج 2 )الرباط: دار أبي رقراق، 2017(، ص 427.

45 القاضي النعمان، ص 306، 319. وتمثل مؤلفات القاضي النعمان أنموذجًا للخطاب المدافع عن النظرية العقدية والسياسية للفاطميين في بلاد المغرب والأندلس؛ لأنه 

ممن أوكل إليهم نقل العلم إلى "المؤمنين"، نيابة عن "الأئمة"، نذكر من ذلك افتتاح الدعوة، ودعائم الإسلام، وتأويل الدعائم، والهمة في آداب اتباع الأئمة، واختلاف 

أصول المذاهب.



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

56

بـ "أمير  الفاطمي  المعز  تلقيب  بـ "الخاسر"، في مقابل  الناصر  الرحمن  الخليفة الأموي عبد  المجالس والمسايرات فصلً، نعت فيه  في 

المؤمنين")4)). وهو ما يبّرر الإمعان في التنكيل بالمالكية الذين توبعوا بسبب معارضتهم لعقيدة السلطة، فأوذوا في "أموالهم ]...[ وقتل 

من قتل منهم في مصيرهم وبين جماعتهم")4)).

لقد كثرت العقوبات وتنوعت، وغدا للخليفة الفاطمي صلاحيات واسعة، وسلطة تقديرية في تكييف التّهم والجرائم؛ حتى يسهل 

تنزيل الأحكام وفق المنظور العقدي للخلافة؛ ذلك أنه لما "التأث أمر المغرب، أخرج ]عبيد الله المهدي الشيعي )296-322هـ/ 908-933م([ 

إليه القائم، فأصلحه، ودمّر من نجم فيه، وانصرف بعد بلوغه ما أراده، ورُفِع أن قومًا ممن أجاب دعوته مراقون عن الدين، واستحلوا 

المحارم ورفضوا الظاهر، فعاقبهم على قدر ذنوبهم، فقتل قومًا منهم، وسجن آخرين، وخلّدهم في المحابس مصفدين إلى أن فنوا عن 

ص المؤمنين، وأغلق باب رحمته مدة من السنين")4)). آخرهم، ومحَّ

909م( أنموذجًا للعلماء المعارضين للعبيديين، ما جعله عرضة للتعذيب على أيديهم،  297هـ/  ويُعد أبو إسحاق بن البرذون )ت. 

فقد عُرف عنه "الذب عن مذهب مالك بن أنس")4))، وهو ما جيّش عليه بطش الفاطميين الشيعة الذين استفزتهم جهوده المذهبية 

تلك؛ إذ "كان شديد التحكك للعراقيين والمناقضة والملاحاة لهم، فدارت عليه بذلك دوائر دولتهم، ضُب بالسياط مرة أيام الصديني 

القاضي، ثم سعى عليه العراقيون عند دخول الشيعي القيرواني ]...[ وكانت الشيعة بالقيروان تميل إلى أهل العراق لموافقتهم إياهم في 

مسألة التفضيل، ورخصة مذهبهم، ورفعوا عليه ]وعلى ابن هذيل[ لأبي عبد الله الشيعي ]...[ أنهما يطعنان في دولته، ولا يفضلان عليًا 

]...[ فحبسهما، ثم أمر عامل القيروان ]...[ بضرب ابن هذيل خمسمائة سوط، وبضرب رقبة ابن البرذون")5)). غير أن العامل أخطأ 

في العقوبة، "فضرب ابن البرذون، وقتل ابن هذيل، ثم تنبه من الغد فقتله")5))، بعد أن استتابه حتى يرجع عن إسلامه السني فرفض، 

"ثم ربطت أجسامهما بالحبال، وجرتهما البغال مكشوفين بالقيروان، وصلبا نحو ثلاثة أيام، ثم أنزلا ودفنا")5)).

عقب  تمّ  المذكورين  العالِمين  إعدام  لأن  للمعارضة؛  السياسي  التجريم  طبيعة  ليجلي  التنكيل  هذا  فيه  حصل  الذي  السياق  إن 

دخول الفاطميين القيروان، وهو ما يعني أن العبيديين أرادوا سن تشريع يحدد الضوابط العقدية التي إذا خالفها العلماء وزعماء القبائل 

والعامة أُدرجوا في خانة المعارضين للسلطة والمهددين لأمنها، وهو ما تؤكده ملابسات هذه الواقعة، فقد نعت عاملُ القيروان ابنَ البرذون 

بـ "الخنزير" إمعانًا في الإذلال النفسي، وأن خَدَمة الدولة الفاطمية أتوا به رفقة ابن هذيل إلى زعيمهم عبيد الله المهدي يريدون منهما 

الإقرار برسالته فأبيا؛ "فأمر عبيد الله بذبحهما وربطهما إلى أذناب البغال")5))، في محاولة منه لوأد المعارضة السياسية في مهدها، بعدما 

ان فيه بين الدخول في الدعوة الفاطمية أو التعذيب حتى الموت فأبيا، فرد عبيد الله  كانا قد تلقيا من المهدية كتابًا من العبيديين يخيَّ

الشيعي على ذلك الرفض بقوله: "ما جعل الله لي ولا لأحد أن يعطيهم ما منعهم الله ]...[ فمن يأتي بما يكره الإمام التقي، كان سبيله 

سبيل أهل الذمة، إذا أبانوا ما في قلوبهم من بغض النبي صلى الله عليه وسلم، لم يسعنا فيهم إلا القتل")5)).

46 القاضي النعمان بن محمد بن منصور، المجالس والمسايرات، تحقيق الحبيب الفقي وإبراهيم شبوح ومحمد اليعلاوي )بيروت: دار المنتظر، 1996(، ص 164.

47 القاضي النعمان، افتتاح الدعوة، ص 323.

48 المرجع نفسه، ص 329.

49 القاضي عياض، ج 5، ص 117.

50 المرجع نفسه، ص 118.

51 المرجع نفسه، ص 118.

52 المرجع نفسه، ص 119.

53 المرجع نفسه، ص 120.

54 المرجع نفسه.



57

ـاتسادر
السلطة والتجريم السياسي للمعارضة ببلاد المغرب والأندلس خلال القرن الرابع 

الهجري/ العاشر الميلادي

وإذا كان ابن البرذون، وغيره من العلماء، قد صمد في وجه الفاطميين، فإن أخاه عبد المالك قد انخرط، على العكس من ذلك، في 

سلكهم؛ فقد كان شافعي المذهب قبل أن يتشيع)5)).

وهكذا يتبين الأثر العقدي في تعامل السلطة الفاطمية مع المعارضة السنية، وإدراجه رموزها ضمن أهل الذمة، ويبرر في الوقت نفسه 

تشددها في ضبط المشهد الديني بإفريقية؛ إذ "منع عبيد الله في هذا الحين الفقهاء أن يفتوا بمذهب مالك، وأمرهم ألا يفتوا إلا بمذهبهم 

الذي ينسبونه إلى جعفر بن محمد، ويسمونه مذهب أهل البيت، من سقوط طلاق البتة، وإحاطة البنات بالميراث، وغير ذلك، وغلظ الأمر 

على المالكية من هذا الحيز، ومُنعوا من التحليق والفتيا، فكان من يأخذ منهم ويتذاكر معهم، إنما يكون سًرا، وعلى حال خوف ورقبة")5)).

وفي عام 308هـ/ 920م نالت العقوبة من حسين بن مفرج الذي يعتبر ممن "امتحن من المدنيين على يد ابن عبدون القاضي، فضم هو وأبو 

عبد الله السدري ]...[ إلى المهدية، فضربا ثم قتلا ثم صلبا، لكلام حفظ عنهما في الشيعي")5))). أما أبو عثمان سعيد بن محمد بن صبيح الحداد 

)ت. 330هـ/ 941م(، من أهل القيروان، الذي أسهم في تفعيل "المقاومة الجدلية" ضد بني عبيد، معولًّ في ذلك على "الاختبار، والنظر، والمناظرة 

]...[ عالماً بالفقه ]...[ والرد على الفِرَق، ومن أدهى الناس وأعرفهم في ما اختلفوا فيه")5))، فقد كادت مناظراته لقادة الفاطميين أن تودي 

بحياته، لولا قوة أفكاره التي مكّنته من الاستماتة في وجه علمائهم وقادتهم الدعويين؛ "فقد ناظرهم مناظرة القرين المساوي، لا بل مناظرة 

المتعزز المتعالي، لم يحجم لهيبة سلطان، ولا خاف ما خيف عليه من سطوتهم")5)). وقد تعددت القضايا التي ناظر فيها العبيديين، وبمحضر أبي 

عبيد الله الشيعي، في جوانب سياسية مثل ولاية الإمام علي كرم الله وجهه، و"أن محمدًا ليس بخاتم النبيئين"، و"أن أصحاب محمد يرتدون 

بعده"، وصحبة أبي بكر الصديق رضي الله عنه للنبي عليه السلام)6)).

وكانت قوة شكيمة ابن حداد في الدفاع عن الإسلام السني هو ما اعتبر جريمةً قدَح من خلالها الفاطميون فيه؛ فقد ناظر يومًا 

داعي العبيديين، "فغضب من كلامه رجل من كتّابه، يلقب بشيخ المشايخ، وقام له بالرمح، فكفه عنه بعض من حضر ذلك المجلس، 

وقال له: شيخ كبير ومبارك، ثم عطف على أبي عثمان فقال له: يا شيخ لا تغضب، هذا الشيخ أتدري كم يغضب لغضبه؟ اثنا عشر ألف 

سيف، فقال له أبو عثمان: لكن أنا يغضب لي الواحد القهار، الذي أهلك عادًا وثمودًا")6)).

ومن ثم نتبين المكانة الاجتماعية التي كانت لابن الحداد في مجتمع لم يتوانَ حكامه في المتابعة السياسية لمخالفيهم في العقيدة، 

إلى درجة أن الأمير العبيدي ضحّى بأقرب خَدَمه لما أقر هذا الأخير برمزية ابن الحداد في القيروان إعجابًا به؛ لأن ذلك يعتبر جريمة 

تستوجب القتل، لكونه أعلى من قيمة من يعارض عقيدة السلطة)6)).

وعمد الفاطميون إلى التجسس على مخالفيهم، والتضييق عليهم في نشر العلم، ومنهم ابن الحداد نفسه الذي كان تحت مراقبة 

الشرطة العبيدية، وبإيعاز من عامل القيروان، فبينما هو جالس مرة في "أسطوانه، إذ مر به صاحب المحرس، فنظر إليه وحوْله جلساؤه، 

وزال عنه، فقال بعضهم: إنما مر إلى العامل يخبره خبرك واجتماع الناس عندك")6)).

55 المرجع نفسه، ص 121.

56 المرجع نفسه.

57 المرجع نفسه، ص 131.

58 - المرجع نفسه، ص 78، 79.

59 المرجع نفسه، ص 82.

60 المرجع نفسه، ص 82-84؛ إبراهيم التهامي، جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة )بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون، 2005(، ص 325 - 337.

61 القاضي عياض، ج 5، ص 84.

62 المرجع نفسه، ص 85.

63 المرجع نفسه، ص 87.



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

58

وهكذا يتضح نوع القضايا التي كان العبيديون يتابعون بسببها العلماء المالكية، وهي تعبير عن صراع بين السلطة ومعارضيها، 

واستوجبت تجريمًا سياسيًا من الشيعة.

ولم يكن أبو جعفر أحمد بن نصر بن زياد الهواري )ت. 317هـ/ 929م( أقل شأنًا في هذا الصدد من ابن الحداد، فمبعث جريمته 

هو استماتته أيضًا في الدفاع عن المذهب المالكي؛ ولذلك لحقته المحنة في عام 308هـ/ 920م، سجن على إثرها مع جملة من العلماء؛ 

إذ إنه "كان يجلس في مسجد رحبة القرشيين، وكان يجلس إليه من أتاه فخطر به صاحب المحرس يومًا، ومعه بعض المشارقة ]الشيعة 

ببلاد المغرب[، فاستفظعوا جلوسه واجتماع الناس حوله، فوكل صاحب المحرس عليه وعلى من كان معه الشرط ]...[ فصار إلى ابن أبي 

المنهال ]القاضي[ فأرسل إليه جماعة من أعوانه، فوقفوا عليه، ثم أمر به إلى السجن، من غير أن يدخل عليه")6)).

إن السبب في هذه الملاحقة هو الانتصاب لتدريس علوم تجيّش المعارضة الفكرية ضد السلطة الرسمية وعقيدتها، وهو ما يفسر 

التشديد والعقاب الذي تعرّض له ابن زياد الهواري، وغيره من أهالي القيروان، على يد القاضي الذي "استنطقهم رجلً رجلً، ثم كتب 

بخبرهم إلى عبيد الله، فأعرض عبيد الله عن خبرهم، فبقي في السجن")6)) مدة، قبل إطلاق سراحه. وحين توفي صُلي عليه سًرا في داره؛ 

توقيًا من بطش "قضاة الوقت" الفاطميين)6))، ومنهم محمد بن عمر المروزي الذي عُرف بتعذيبه لرموز المذهب المالكي بإفريقية، فرادى 

وجماعات، حتى اقترن اسمه بالمحن التي استهدف من خلالها أهالي القيروان؛ إذ "كان له تشيع قديم ونظر في الفقه من قول الأئمة، 

وجعل إليه تولية القضاة والحكام بسائر البلدان" )6)).

929م(، والي المظالم، ممن "امتحن على يد المروزي  317هـ/  ويعتبر أبو القاسم محمد بن محمد بن خالد القيسي الطرزي )ت. 

قاضي الشيعة، ضربه في الجامع على رأس الناس، وحبسه مع أهل الجرائم، وفعل ذلك المروزي بجماعة من رجال المدنيين ومن يحسب 

في جملتهم ]...[ وقوم مرابطين من أهل تونس")6))، منهم أبو سعيد محمد بن محمد بن سحنون )ت. بعد 306هـ/ 918م(، الذي 

نال حظه من القاضي المذكور الذي هدده بالتصفية وأشبعه ضربًا)6)). وكذلك فعل أبو عبيد الله الشيعي بأحمد بن أحمد بن زياد الفارسي 

)ت. بعد 316هـ/ 928م( الذي كتب في عقد صداق شرطًا مخالفًا لرأي الشيعة؛ فـ "ضربه بالعصا بطحًا")7)). وبالمثل جرى لأبي جعفر 

أحمد القصري )ت. 322هـ/ 933م( الذي آخذه القاضي الصديني الذي "حبسه بسبب أنه ]...[ ينتقص أبا حنيفة")7)). أما أبو العرب 

محمد بن أحمد بن تميم )ت. 333هـ/ 944م( فقد "دارت عليه محنة الشيعي، حبسه وقيده مع ابنه مدة بسبب بني الأغلب والتهمة في 

السلطان")7))، شأنه شأن كثير ممن "سجن أيضًا في أيام المشارقة")7)).

وتماديًا في تجريم المعارضة، عمد الفاطميون إلى التأكد من الشعائر الفردية للأهالي، واختبار مدى توافقها مع المذهب الرسمي 

للسلطة وعقيدتها، تحت طائلة التعذيب؛ فكان التجريم بسبب مخالفة بعضهم الفرائض الدينية، كما حددها الإمام العبيدي، حيث 

64 المرجع نفسه، ص 96 - 97.

65 المرجع نفسه، ص 97.

66 المرجع نفسه.

67 القاضي النعمان، افتتاح الدعوة، ص 247؛ مجاني، ص 60 - 67، 72.

68 القاضي عياض، ج 5، ص 105.

69 المرجع نفسه، ص 108 - 109.

70 المرجع نفسه، ص 113.

71 المرجع نفسه، ص 138.

72 المرجع نفسه، ص 324.

73 المرجع نفسه، ج 6، ص 26.



59

ـاتسادر
السلطة والتجريم السياسي للمعارضة ببلاد المغرب والأندلس خلال القرن الرابع 

الهجري/ العاشر الميلادي

قاضي  المروزي  يد  على  "امتُحن  القطان  سليمان  بن  فمحمد  المتابعة.  تستوجب  جريمة  إلى  السلطة  لمذهب  المطابق  غير  التعبد  تحوّل 

الشيعة، رُفع إليه أنه ينتقصه ويطعن في أحكامه، هو وآخر من أصحابه يُعرف بأحمد النجار ]...[ فأحضرهما إلى الجامع، وقال لابن 

سليمان: شهد عندي العدول أنك تنتقص أمير المؤمنين، وتطعن في إمامته، فضربه ثلاثمائة درة. وقال لأحمد النجار: ثبت عندي أنك 

صمتَ يوم الفطر ولم تفطر بإفطار أمير المؤمنين ردًا عليه. وذلك أن الشيعة تصوم قبل رمضان بيوم، وتفطر قبل الناس بيوم")7)).

أما أبو بكر محمد بن اللباد )ت. 333هـ/ 944م(، فقد قاطع إحدى صلوات الجنازة؛ بسبب إمامة ابن أبي المنهال، قاضي الفاطميين، 

لها، فأغرى العبيديون هذا الأخير به، "فوجّه وراءه في جماعة منهم ]...[ وعقد عليه محضًرا بشهادة القوم، بفتحه بابه، وانتصابه للفتوى 

]...[ بخلاف مذهب أمير المؤمنين، وأنه يلبس السواد، ويخطب في الأعياد، و]يدعو[ لبني أمية ]...[ فأمر ابن أبي المنهال بسجنه ]...[ 

فأقام مسجونًا ]حتى تشفع له ابن أخيه لدى القاضي[ على ألا يفتي ولا يجتمع إليه الناس، ولا يفتي إلا بمذهب السلطان")7)). ويبدو 

أنه لم يلتزم ذلك؛ إذ كان يخرج إلى المسجد، "فيأتي الطلبة بابه، فتفتح لهم خادمة، فإذا اجتمعوا أتته، فيدخل، وتغلق عليهم فيقرأون 

]...[ وكانوا ربما جعلوا الكتب في أوساطهم حتى تبتل بأعراقهم، فأقاموا على ذلك إلى أن توفي")7)).

)ت.  الإبزاري  مسرور  بن  فمحمد  العلمية؛  المجالس  في  المالكية  نظرائهم  من  للتنقيص  علماءها  العبيدية  السلطة  سخّرت  وقد 

295هـ/ 907م( كان ضريراً ويعاني تعقف أصابع يديه، فكان "بعض فقهاء العراق بالقيروان، إذا جلس مع أصحابه يمد يديه، ويعقف 
أصابعه، يحيكه إذا تكلّم في حلقته، ليضحك أصحابه")7)).

لهم  تجريمهم  كان  ولذلك  للأولياء،  الروحية  السلطة  من  تهيّبوا  هؤلاء  أن  غير  الفاطميين،  ملاحقات  من  المتصوفة  يسلم  ولم 

أقل مما ألحقوه بالعلماء. ولنا في حالة أبي عثمان سعدون بن أحمد الخولاني )ت. بعد 324هـ/ 935م( ما يؤكد ذلك؛ إذ كان "يخرج في 

الحراسة والبروز على الحصون، فربما خرج في أربعة آلاف خباء ممن يجتمع إليه، حتى خافت منه الشيعة")7)).

وهكذا تتضح مظاهر التجريم السياسي الذي نهجه الفاطميون ضد مخالفيهم، والذي يجد مرجعيته في معارضة التشيع الذي 

والتنكيل؛ بسبب حرصهم على  التعذيب  أنواع  المعارضون إلى ضحايا لحقتهم  العلماء  المغرب، فتحوّل  ببلاد  أساسًا لسلطتهم  اتخذوه 

الدفاع عن المذهب المالكي السني.

2. الخلافة الأموية والتجريم السياسي للمعارضة

الرغبة في بسط السيادة على المجال  العبيديين، وهو صراع لا يقتصر على  أدرك الأمويون طبيعة الصراع الذي نشب بينهم وبين 

ومذهبية  عقدية  رؤية  على  منهما  واحدة  كل  قامت  خلافتين،  بين  عقدية  حرب  هي  وإنما  فحسب،  والأندلس  المغرب  لبلاد  الجغرافي 

في السياسة والمجتمع والثقافة. وتجلّ هذا المنظور لدى الأمويين منذ إعلان عبد الرحمن الناصر الخلافة السنية بقرطبة عام 316هـ/ 

928م؛ إذ دشن حملة استقطاب واسعة في صفوف زعماء القبائل الأندلسية والمغربية؛ لثنيهم عن موالاة الفاطميين، والتشهير بالمشروع 
نة")7)). العبيدي وصاحبه "عبيد الله الشيعي، المنتزي على بلد إفريقية، المضلل للناس بما شرع من بدعته الغالية، وإطفاء من نور السُّ

74 المرجع نفسه، ج 5، ص 140.

75 المرجع نفسه، ص 292 - 293.

76 المرجع نفسه، ص 293 - 294.

77 المرجع نفسه، ص 142.

78 المرجع نفسه، ص 136.

79 ابن حيان، المقتبس، تحقيق شالميتا وكورينطي وصبح، ص 255.



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

60

وا عبيد الله الشيعي، صاحب  ويبدو أن هذه الخطة الدعائية مكّنت الأمويين من استمالة بعض الزعامات القبلية المحلية، "وعاظُّ

إفريقية ]...[ وقلّبوا مجانّهم إليه ونصبوا الحرب لرجاله، فكفكفوهم عن الإيغال في بلدهم من قاصية المغرب")8)). ولا سيما أن المشروع 

الأموي لم يكن ليقتصر على بسط النفوذ السياسي والروحي على الغرب الإسلامي فحسب، وإنما كان طموح خلفاء قرطبة ينصبّ على 

المطالبة بإرث بني مروان بالمشرق)8)).

بالفاطميين. ولعل في كيفية تعامله  التشدد في ملاحقة المعارضين المستقوين  تُنسه  الناصر لم  غير أن سياسة الترغيب التي سنّها 

لكل  السياسي  التجريم  في  تصبّ  بنعوت  الرسمي  شبه  الخطاب  نعته  فقد  ذلك؛  يؤكد  ما  وإلبيرة  بجيان  الثائر  حفصون  بن  عمر  مع 

و"المرتد")8))،  و"المارد"،  والمعصية"،  الخلاف  "ذوي  ومن  و"اللعين"،  و"المارق"،  و"الفاسق"،  "الخبيث"  فسمّته  للخلافة؛  معارض 

وسميت مدينته، بُبَشتَ، التي انطلقت منها ثورته "مدينة المجرمين")8)). فما كان من الناصر إلا أن شنّ عليه حملة عسكرية؛ ففي عام 

316هـ/ 928م فتح الناصر مدينة ببشتر، "ثم أمر بهدم المسجد الجامع الذي كان اتخذه اللعين عمر بن حفصون أول ثورته، خدعة لمن 
كان معه من فسقة المسلمين ]...[ إذ كان اللعين أسّسه على غير تقوى من الله ورضوان، ]...[ فسوّي بالأرض وأحرق منبره الذي حُمل 

عليه الدعاء للعين المرتد ونسله الخبيث، وجرى عليه ذكر وليّه عبيد الله الشيعي الذي كان علق حبله وتشبث بدعوته")8)).

وتواصل التجريم السياسي للمعارضة في عهد الحَكَم المستنصر )350-366هـ/961-976م(، فقد فرّ عبد الملك بن سميت، المعروف 

972م،  361هـ/  عام  في  إفريقية  بسواحل  التاجر  محمد بن سليمان بن نقورة،  فاعتقله  الفاطميين،  إلى  الأموية  الدولة  من  بخنوص، 

"فتحيل عليه هذا التاجر محمد بن سليمان، وكاتب صاحب الشرطة العليا قائد البحر عبد الرحمن بن رماحس أن يوجه إليه بمركب 

معمر مع من يثق به؛ فأرسل نحوه مركبًا مناسبًا")8))، أقلَّه، وابنه، إلى مدينة الزهراء، حيث أحيلا على صاحب المدينة بها، محمد بن أفلح؛ 

"وأغلظ له وأمر بضمه وضم ابنه إلى السجن بالزهراء")8)). وهو السجن الذي كان يتوفّر على جناح خاص باعتقال المعارضين للخلافة 

الأموية، وكان يحظى بالزيارات الدورية للخلفاء؛ ففي السنة المذكورة "ركب ]...[ أمير المؤمنين إلى الدويرة المبتناة في هذا العام قرب 

سجن الزهراء في الدار المنسوبة إلى السقائين فامتحنها وثقفها من جهاتها، ثم نقل إليها من داخل السجن عبد الملك بن شعيب المعروف 

بخنوص الموصد في قيوده مع ابنه، وقاسم الموثق قبلهما في السجن بالاتهام بالتشريق")8))، أي: التشيع للفاطميين. وأن أبا زكريا يحيى 

بن محمد بن زكرياء بن القطام الطليطلي )ت. 393هـ/ 1002م(، "ذبح بعد انصرافه من صلاة العيد بالناس ]...[ نقم عليه بعض ولاة 

البلد شيئًا فقتله")8))، بمعية جملة من علماء مدينة طليطلة)8)).

سلطتهم  يهدد  من  لكل  ملاحقتهم  لتبرير  الفاطميون،  سنّه  عما  الأمويين  من  للمعارضة  السياسي  التجريم  يخرج  لم  وبذلك 

السياسية والمذهبية ببلاد المغرب والأندلس.

80 المرجع نفسه، ص 256، 257.

81 المرجع نفسه، ص 305.

82 المرجع نفسه، ص 60 - 61، 64، 66 - 68، 220.

83 المرجع نفسه، ص 233.

84 المرجع نفسه، ص 219 - 220.

85 ابن حيان، المقتبس، تحقيق الحجي، ص 86 - 87.

86 المرجع نفسه، ص 87.

87 المرجع نفسه، ص 88.

88 القاضي عياض، ج 5، ص 232.

89 الخشني، ص 379.



61

ـاتسادر
السلطة والتجريم السياسي للمعارضة ببلاد المغرب والأندلس خلال القرن الرابع 

الهجري/ العاشر الميلادي

ثالثاً: ردة فعل العلماء ضد التجريم السياسي من السلطة

كان من الطبيعي أن يصدر عن ضحايا مثل هذا التضييق ردات فعل إزاء الخلافتين، ولا سيما الفاطمية منهما، وهي مواقف 

تبلورت على أساس عقدي، الأمر الذي ولّد تياراً معارضًا منظمًا، عرف قادته بـ "مشيخة القيروان"، على الرغم من التعذيب والسجن، 

فـ "هذا يموت، وهذا يُضرب، وهذا يُسجن، وهم صابرون لا يفرون، ولو فروا لكفرت العامة دفعةً واحدة")9)).

الإمامة  كتاب  يقرأ  أن  المهدية،  وحصار  عبيد  بني  ضد  المعركة  ساحة  في  وهو  بعضهم،  أصر  فقد  المواقف،  تلك  تعددت  وقد 

لمحمد بن سحنون)9)))، أو إقامة المجالس العلمية المستفزة لبني عبيد، وهو ما عرف بالقيروان وقتئذ بـ "مجلس السبت"، أو رفض تولي 

القضاء للفاطميين، أو الصلاة وراء أئمتهم)9))، أو عدم تسلّم أموالهم)9))، حتى إن أحد العلماء فضّل رعاية البقر في مقابل بقائه بالقيروان؛ 

لكي لا يستغل العبيديون مكانته الرمزية؛ "فكان إذا أصبح يأخذ مصحفه في مخلاته، وعصاته، ويخرج، حتى إذا ساق البقر وأبعده عن 

العمارة، أقبل على قراءة القرآن؛ فإذا أقبل الليل أتى، فسلمه الله من فتنة بني عبيد، وخمل ذكره")9)).

محمد،  ابنه  مع  فرفعوه  عبيد،  بني  أمره  "فبلغ  10م(  4هـ/  القرن  أهل  )من  القيرواني  الجزيري  صبيح  أبي  بن  عتيق  بكر  أبو  أما 

دخل  إنه  الآخر:  عن  واحد  لكل  ويقولون  بينهما،  وفرقوا  شديدًا  فعذبوهما  فأبيا،  صقلية،  قضاء  ويليا  دعوتهم  في  بالدخول  وطلبوهما 

الدعاء على  الله شيئًا")9)). في حين آثر غيرهما  في دعوتهم، فيقول لهم كل واحد عن الآخر: دعه يفعل ما يحب، لن يغني عني من 

الفاطميين، وآل على "نفسه ألا يشبع من طعام ولا نوم، حتى يقطع الله دولة بني عبيد")9)). وكان أحد العلماء يدعو عليهم بقوله: "اللهم 

أدخلني في شفاعة أسود رمى فيهم بحجر")9))، وفي ذلك مؤشر على التيار العلمي والاجتماعي الذي عقد رموزه العزم على عدم الدخول 

في طاعة بني عبيد، أو التسليم لهم في أمر بلاد المغرب، والتحريض ضدهم بالدعاية لمقاطعتهم، و"ذمهم والتحذير منهم")9))، وتشويه 

معالمهم من قبيل تسمية عاصمتهم المهدية بـ "المردية" و"المهدومة")9)).

طعنًا  فقتل  لهم،  المناوئين  العلماء  الفاطميين  لتعقب  آخر  أنموذجًا  1016م(  407هـ/  )ت.  البلوي  خالد  بن  حسن  علي  أبو  ويعد 

بالسكاكين؛ إذ "دخل عليه قوم من المشارقة والشرط مع محمد بن لصوية ]أحدهم، وهو من قبيلة كتامة[، عامل محمد بن حسن على 

90 الدباغ، ج 2، ص 292. ومن نماذج ذلك ما قام به قاضي الفاطميين بإفريقية محمد بن عمر المرودي، من تنكيل بقاضي طرابلس وقاضي صقلية ومحتسب القيروان 

وغيرهم، انظر: المرجع نفسه، ج 2، ص 291، 331، 348؛ ج 3، ص 10، 57. والقاضي إسحاق بن أبي المنهال في عهد أبي عبيد الله الشيعي، فهو "رجل سوء، امتُحن على يديه 

جماعة من الصلحاء والعلماء المدنيين؛ فضرب بعضهم، وحبس بعضهم"، منهم أبو جعفر أحمد بن نصر بن زياد الهواري )ت. 317هـ/ 929م( الذي سجن على يديه في عام 

308هـ/ 920م مدة تسعة أشهر في المهدية، على الرغم من مرضه المزمن بالإسهال. وأبو بكر محمد بن محمد بن اللباد )ت. 333هـ/ 944م( الذي "سجن أيامًا ثم أطلق 
ومنع الفتوى والاستماع واجتماع الطلبة عليه حتى توفي، وكان ]منهما من[ يأتيان إليه في خفية، وربما جعلا الكتب في أوساطهما وحجزتهما حتى تبتل بأعراقهما خوفًا من 

بني عبيد أن ينالوهم بمكروه ]...[ كان أصل محنته أنه صلى على جنازة استؤذن لها، وقد حضر ابن أبي المنهال القاضي بجنازة أخرى ]...[ فصلى أبو بكر، وصلى وراءه ابن 

أبي المنهال، ثم قدمت الجنازة الأخرى وصلى عليها ابن أبي المنهال فجلس أبو بكر ومد رجليه واستدبر القبلة ولم يصل وراءه؛ فشق ذلك على ابن أبي المنهال، فبعث وراءه ودار 

بينهما كلام في ذلك؛ فأمر بسجنه"، انظر: المرجع نفسه، ج 3، ص 8، 25، 26؛ مجاني، ص 67، 68.

91 القاضي عياض، ج 5، ص 324.

92 المرجع نفسه، ص 290، 292، 314.

93 المرجع نفسه، ج 6، ص 37؛ التهامي، ص 308 - 325.

تراجم أغلبية مستخرجة من مدارك القاضي عياض، تحقيق محمد الطالبي )تونس: المطبعة الرسمية للجمهورية  94 القاضي عياض بن موسى بن عياض السبتي، 

التونسية، 1968(، ص 337.

95 القاضي عياض، ترتيب المدارك، ج 6، ص 34.

96 المرجع نفسه، ج 5، ص 313.

97 المرجع نفسه، ج 6، ص 27.

98 المرجع نفسه، ص 54، 57.

99 المرجع نفسه، ج 5، ص 300.



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

62

القيروان ]...[ وهو في مسجده ومعه جماعة من الناس؛ فقتلوا أبا محمد الغرياني الفقيه، وآخر بدويًا، ظانين أنه أبو علي؛ فلما عرفوا مالوا 

على أبي علي بسكاكينهم، وجردوا جماعة ممن كان في المسجد فحملوا أبا علي على داره وقد وقعت فيه ثلاث جراحات، إحداها في صدغه 

أخذت إلى قفاه، واثنتان في جانبه الأيسر أنفذتا مقاتله، توفي في داره بعد العشاء الآخرة، وبقي دمه بالمحراب")10)). ولما ثارت العامة غضبًا 

على مقتل الشيخ، حاول عامل القيروان استرضاءهم؛ "فجاء برجلين فقال إنهما اللذان قتلاه؛ فقتلهما")10)). وفصل "صاحب المظالم" 

بين أبي بكر الوراّق وميمون بن عبد الهواري الشاعر الذي عيّ الوراق بالتشيع، قبل أن يقتله الفاطميون في عام 409هـ/ 1018م)10)).

وبالمثل راجت الكرامة والرؤيا التي بشّت بالشهادة لمن قُتل في المواجهة ضد الفاطميين، فقد رأى أحدهم عمر بن الخطاب رضي الله 

نه وطمأنه)10)). وأن أبا الفضل العباس الممسي )ت. 334هـ/ 945م( الذي قتله بنو عبيد، رآه من أخبر عنه أنه عاينه بعد موته، وهو  عنه وقد أمَّ

في "علبة، وعليه ثياب ]...[ فسألته، وكان يكلمني، وكأنه يكلم قومًا معه، فقال لي: قد جمعنا الله وأصحابنا من أهل العلم، فنحن نتناظر 

في العلم كما ترى عند مالك بن أنس رضي الله عنه")10)). وربيع القطان )ت. 334هـ/ 945م( الذي قال عنه أحد القيروانيين: "رأيتُ ربيعًا 

القطان، بعد أن قتل، فسألته عن حاله، فقال لي: تارة تزخرف لنا الجنان، وتارة يشرف علينا الحور والولدان، وتارة تهتك لنا الحجُب")10)).

وفضلً عن ذلك، تداول المجتمع أخبار مقتل أولئك العلماء، واحتفظت الذهنية الجمعية بصور وتمثلات لضحايا العنف والتصفية 

الجسدية للعلماء المالكية الذين قضوا نحبهم على يد الخلافة الفاطمية، وهو ما تدل عليه قصائد الرثاء التي تعدد نظمها لهذا الغرض)10)).

يزيد  أبي  ثورة  في  بعضهم  شارك  إذ  الفاطميين؛  وجه  في  وقفت  التي  والعسكرية  السياسية  الحركات  المالكية  ناصر  ذلك  وبموازاة 

مخلد بن كيداد اليفرني الزناتي ضد بني عبيد)10))، وتكشف هول ما تعرّض له أهالي إفريقية من محن؛ بسبب إصرار غالبيتهم على عدم 

التشيع؛ إذ "لما أظهر بنو عبيد أمرهم، ونصبوا حسينًا الأعمى السبّاب ]...[ في الأسواق للسب بأسجاع لُقّنها، يتوصل منها إلى سب النبي 

صلى الله عليه وسلم، في ألفاظ حفظها، كقوله: العنوا الغار وما وعى، والكساء وما حوى، وغير ذلك، وعلقت رؤوس الحمر والكباش 

على أبواب الحوانيت، عليها قراطيس معلقة، مكتوب فيها أسماء الصحابة، اشتد الأمر على أهل السنة؛ فمن تكلم أو تحرك قتل ومثّل 

945-952م([، سنة إحدى وثلاثين وثلاثمائة  به، وذلك في أيام الثالث من بني عبيد، وهو إسماعيل الملقب بالمنصور ])334-341هـ/ 

]942م[، فقام على بني عبيد، والناس يتمنون قائمًا عليهم، فتحرك الناس لقيامه، واستجابوا له، وفتح البلاد ودخل القيروان")10)).

ومما يعطي هذه الثورة أهميتها، في سياق التجريم السياسي للمعارضة ورموزها، أنها قامت على أساس عقدي؛ فابن كيداد ثار 

إليهما بعض  بالقيروان، مضافًا  والمالكي  التيارين، الإباضي  المسوغ هو أن كلا  السنة في تمرده، فإن  الخوارج، وحتى إن سانده  باسم 

الحنفية، كان ضحية التطبيق السياسي للنظرية الشيعية في الخلافة بإفريقية؛ لذلك، "نفر الناس مع أبي يزيد ]...[ وخرج فيهم فقهاء 

القيروان وصلحاؤهم، ورأوا أن الخروج معه متعيّ لكفرهم ]الفاطميون[؛ إذ هو من أهل القبلة، وقد وجدوه يقاتلونهم معه")10)).

100 الدباغ، ج 3، ص 153.

101 المرجع نفسه، ص 154.

أنموذج الزمان في شعراء القيروان، تحقيق محمد العروسي المطوي وبشير البكوش )تونس: الدار التونسية للنشر؛ الجزائر:  102 أبو الحسن علي بن رشيق القيرواني، 

المؤسسة الوطنية للكتاب، 1986(، ص 419 - 420.

103 الدباغ، ج 6، ص 56.

104 المرجع نفسه، ج 5، ص 308.

105 المرجع نفسه، ص 319.

106 المرجع نفسه، ص 308 - 309، 319 - 320.

107 الدشراوي، ص 247 - 313.

108 الدباغ، ج 5، ص 303 - 304.

109 المرجع نفسه، ص 304؛ التهامي، ص 115.



63

ـاتسادر
السلطة والتجريم السياسي للمعارضة ببلاد المغرب والأندلس خلال القرن الرابع 

الهجري/ العاشر الميلادي

ولذلك أظهر بعض العلماء المالكية براغماتية في التعامل مع هذا الوضع؛ إذ كان أحدهم "يشير بيده إلى أصحاب أبي يزيد: هؤلاء 

من أهل القبلة، وهؤلاء ليسوا من أهل القبلة، يريد بني عبيد، فعلينا أن نخرج مع هذا الذي من أهل القبلة لقتالهم؛ فإن ظفرنا بهم 

لم ندخل تحت طاعة بني يزيد، والله يسلط عليه إمامًا عادلً يخرجه عنا")11)). وكانت الثورة قد رفعت في البداية خطابًا سياسيًا سنيًا، 

لذلك سمي زعيمهم  المالكي،  المذهب  الخطاب، والحض على  الصديق وعمر بن  بكر  الراشدين أبي  الخليفتين  الترحم على  من خلال 

"شيخ المؤمنين")11)).

وتُظهر الاحتفالية الحربية التي رافقت هذه الثورة البعدَ النفسي لرموز المالكية الذين ناصروها، والانعكاسات الوجدانية التي خلّفها 

تجريم المعارضة من الخلافة الفاطمية؛ فقد خرج مع أبي يزيد مخلد الثائر "الفقهاء والصلحاء معلنين في الأسواق بالصلاة على النبي صلى 

الله عليه وسلم والرضا عن أبي بكر وعمر والصحابة حتى ركزوا بنودهم عند الجامع ]...[ منها بندان أصفران، مكتوب في أحدهما البسملة 

و’محمد رسول الله‘، وفي الآخر: ’نصر من الله وفتح قريب على يدي الشيخ أبي يزيد‘، اللهم انصر وليك على من سبَّ أولياءك")11)).

العبيدية لأهالي القيروان السنة، كفّر ابن كيداد  للثورة، باعتبارها ردة فعل على مذهبية المتابعات  البعد العقدي  وزيادة في ترسيخ 

هؤلاء في خطبة دعائية، "أبلغ فيها، وحرض الناس على جهاد الشيعة، وأعلمهم بما لهم فيه من الثواب، ثم لعن عبيد الله الشيعي وابنه 

]...[ فخرج وخرج الناس معه لقتال الشيعة الفجّار")11)).

ومن خلال برنامج الثورة وشعاراتها، تتضح مساقاتها، وسبب المعارضة المذهبية للفاطميين؛ لأن الثوار ركزوا على التوحيد والنبوة 

وأفضلية الخلفاء الراشدين، إلى درجة مجاملة المالكية لقائد الثورة برفع شعارات تعود إلى الخوارج الأوائل)11)).

الخلافة  ضد  الموجهة  السياسية  الجرائم  ضمن  وتدخل  لعين"،  "دجال  قائدها  وأن  "فتنة"،  الثورة  هذه  الفاطميون  اعتبر  وقد 

"حزب  من  ويعتبرونهم  إليه"،  ونزع  وتولاه  فيها  اللعين  مخلد  اتبع  كان  من  وبعضَ  الفتنة  "أيام  يذكرون  خلفاؤهم  فكان  وعقيدتها؛ 

ضدها  فجندوا  عنه")11)).  راجع  ولا  منه،  تائب  غير  ذلك  على  ومات   ]...[ منهم  كان  من  النيران،  وحطب  الجحيم  وحشو  الشيطان، 

عصبية كتامة، وعبؤوا الإمكانات المالية، حيث بلغ مقدار ما خصصوه لذلك "مائة ألف دينار واثني عشر ألف ألف درهم")11)). وسخّروا 

ضدها دعاية واسعة ذات ميول عقدية، تكفّر ابن كيداد النكاري، حيث تليت الخطب الرسمية من "أمير المؤمنين" الفاطمي تؤكد شرعية 

الغرارة،  الأماني  مرتعه، وحملته  واستوبأ  استشرى أشره،  قد  النكاري  اللعين  "أن هذا  وتعتبر  المذكور،  الثائر  به  قام  ما  وتشنع  السلطة، 

والنفس التي هي بالسوء أمارة، على أن غمط نعمة الله عليه، وسول له الشيطان الذي هو قرينه ألا غالب له، وإنما أرخى له أمير المؤمنين 

في زمامه، ليعثر في فضل خطامه، فلعنه الله لعنًا وبيلً، وأخزاه خزيًا طويلً، وصيره إلى نار تلظى")11)). وفي المقابل تشيد الخطبة بالولاء 

110 الدباغ، ج 5، ص 304.

111 المرجع نفسه، ج 6، ص 73 - 74. وممن خرج مساندًا ثورة ابن كيداد: أبو الفضل الممسي، وربيع بن سليمان القطان، وأبو العرب تميم، وأبو إسحاق السبائي، وأبو عبد 

الملك مروان بن نصرون الزاهد، وأبو حفص عمر بن محمد العسال، وعبد الله بن محمد الشقيقي، وإبراهيم بن محمد المعروف بالعشاء الحنفي، انظر: المرجع نفسه، ج 5، 

ص 304، 319.

112 ابن عذاري، مج 1، ص229.

113 المرجع نفسه، ص 229 - 230. ويبدو أن الانتماء العقدي قد تحكّم في التحالف الظرفي بين الخوارج والمالكية؛ إذ انقلب ابن كيداد على أنصار السنة في الثورة، وعرّضهم 

للفاطميين حتى يقتلوهم ويتخلص من الطرفين معًا، انظر: القاضي عياض، ج 5، ص 306 - 307.

114 القاضي عياض، ج 5، ص 305 - 306.

115 القاضي النعمان، المجالس، ص 72.

116 المرجع نفسه، ص 551.

117 منصور الجوذري، سيرة الأستاذ جوذر، تحقيق محمد كامل حسين ومحمد عبد الهادي شعيرة )القاهرة: دار الفكر العربي، 1954(، ص 54.



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

64

السياسي والمذهبي لقبيلة كتامة المذكورة، لأن أهلها "خبيئة الله لهذا الحق المحمدي الفاطمي المهدي حتى أظهره الله وأعلاه"، مشبهة 

إياهم بـ "حواريي عيسى، وأنصار محمد صلى الله عليه")11)).

خاتمة

والأندلس،  المغرب  بلاد  على  والمذهبي  والعسكري  السياسي  النفوذ  بسط  لأجل  الأموي   - الفاطمي  الصراع  إن  القول  وخلاصة 

خلال القرن 4هـ/ 10م، أدى إلى تجريم المعارضة من الخلافتين الشيعية والسنية؛ فاتخذ المناوئون للدولتين العبيدية بإفريقية والمروانية 

للتصدي  والمتصوفة  والعلماء  القبائل  شيوخ  فانبرى  والعقدي؛  المذهبي  المضمون  مع  السياسي  المنحى  فيها  تماهى  مواقف  بالأندلس 

بتجريم خطابها وسلوكها تجريمًا سياسيًا، ومتابعة رموزها، وإلحاق  المعارضة،  تتوانيا في مواجهة تلك  لم  اللتين  المذكورتين  للسلطتين 

مظاهر التعذيب بهم. وهو ما يدل على أهمية إعادة قراءة بعض المفاهيم والنظم في سياقها الحضاري ببلاد المغرب والأندلس، ويجعل 

من القرن 4هـ/ 10م مفتاحًا لفهم ما أعقبه من منعطفات حضارية، حتى إن غادر العبيديون بلاد المغرب إلى مصر؛ لأنهم حرضوا بني 

هلال على الدولة الزيرية، لما خلع هؤلاء طاعتهم، فتحوّل الهلاليون إلى معطى بنيوي في الوقائع والمؤسسات السياسية والاجتماعية 

والثقافية بالمنطقة إلى نهاية العصر الوسيط؛ ما أضفى على التجريم السياسي دلالات تركيبية أشد تعقيدًا.

118 المرجع نفسه، ص 54.



65

ـاتسادر
السلطة والتجريم السياسي للمعارضة ببلاد المغرب والأندلس خلال القرن الرابع 

الهجري/ العاشر الميلادي

المراجع

• الحياري. 	 دراسة وتحقيق مصطفى  الكاتب.  لقدامة بن جعفر  الكتابة  الخراج وصناعة  الدواوين من كتاب  قدامة.  ابن جعفر، 

عمان: الجامعة الأردنية، 1986.

• ابن حيان، أبو مروان. المقتبس في أخبار بلد الأندلس. تحقيق عبد الرحمن علي الحجي. بيروت: دار الثقافة، 1965.	

• الآداب 	 كلية  الرباط:  للثقافة؛  العربي  الإسباني  المعهد  مدريد:  صبح.  وم.  كورينطي  وف.  شالميتا  ب.  تحقيق  المقتبس.   .________

والعلوم الإنسانية، 1979.

• ابن خلدون، عبد الرحمن. المقدمة. تحقيق عبد السلام الشدادي. الدار البيضاء: بيت الفنون والعلوم الآداب، 2005.	

• معروف 	 عواد  بشار  تحقيق  والمغرب.  الأندلس  ملوك  أخبار  اختصار  في  المغرب  البيان  محمد.  بن  أحمد  العباس  أبو  عذاري،  ابن 

ومحمود بشار عواد. تونس: دار الغرب الإسلامي، 2013.

• ابن محمد بن منصور، القاضي النعمان. افتتاح الدعوة. تحقيق فرحات الدشراوي. تونس: الشركة التونسية للتوزيع، 1986.	

• ________. المجالس والمسايرات. تحقيق الحبيب الفقي وإبراهيم شبوح ومحمد اليعلاوي. بيروت: دار المنتظر، 1996.	

• الطالبي. 	 محمد  تحقيق  عياض.  القاضي  مدارك  من  مستخرجة  أغلبية  تراجم  عياض.  القاضي  السبتي،  عياض  بن  موسى  ابن 

تونس: المطبعة الرسمية للجمهورية التونسية، 1968.

• ________. ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك. تحقيق محمد بن شريفة. المحمدية: مطبعة فضالة، 1982.	

• بيروت: 	 القومي؛  الإنماء  مركز  البيضاء:  الدار  صالح.  هاشم  ترجمة  الإسلامي.  العربي  الفكر  تاريخية  محمد.   أركون، 

المركز الثقافي العربي، 1996.

• إسماعيل، محمود. الأدارسة في المغرب الأقصى )172-375هـ(: حقائق جديدة. الكويت: مكتبة الفلاح للنشر والتوزيع، 1989.	

• المكتبة 	 بيروت:  الحميد.  عبد  الدين  محيي  محمد  تحقيق  المصلين.  واختلاف  الإسلاميين  مقالات  الحسن.  أبو  الأشعري، 

العصرية، 1990.

• البغدادي، عبد القاهر. الفَرق بين الفِرَق وبيان الفرقة الناجية منهم. تحقيق محمد عثمان الخشت. القاهرة: مكتبة ابن سينا، 1988.	

• التهامي، إبراهيم. جهود علماء المغرب في الدفاع عن عقيدة أهل السنة. بيروت: مؤسسة الرسالة ناشرون، 2005.	

• الجوذري، منصور. سيرة الأستاذ جوذر. تحقيق محمد كامل حسين ومحمد عبد الهادي شعيرة. القاهرة: دار الفكر العربي، 1954.	

• للأبحاث 	 الأعلى  المجلس  مدريد:  مولينا.  ولويس  آبيلا  لويسا  ماريا  تحقيق  والمحدثين.  الفقهاء  أخبار  حارث.  بن  محمد  الخشني، 

العلمية؛ معهد التعاون مع العالم العربي، 1991.

• القاهرة: مكتبة 	 النور ومحمد ماضور.  أبو  القيروان. تحقيق محمد الأحمدي  أهل  الإيمان في معرفة  معالم  الرحمن.  الدباغ، عبد 

الخانجي؛ تونس: المكتبة العتيقة، ]د. ت.[.



يوليو تموز /زومت  ددعاللا

66

• حمادي 	 ترجمة  والمؤسسات.  السياسي  التاريخ  909-975م(:  )296-365هـ/  بالمغرب  الفاطمية  الخلافة  فرحات.  الدشراوي، 

الساحلي. بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1994.

• دو بلانهول، كزافييه. تاريخ أرض الإسلام: الأسس الجغرافية للتاريخ الإسلامي. ترجمة معاوية سعيدوني. تونس: دار الغرب 	

الإسلامي، 2008.

• الشهرستاني، محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر أحمد. الملل والنحل. تحقيق أحمد فهمي محمد. بيروت: دار الكتب العلمية، 1992.	

• الغرب 	 دار  بيروت:  الصيادي.  المنجي  ترجمة  800-909م.  184-296هـ/  السياسي،  التاريخ  الأغلبية:  الدولة  محمد.  الطالبي، 

الإسلامي، 1995.

• الميلادي. 	 العاشر  القرن  منتصف  الهجري/  الرابع  القرن  منتصف  حتى  الأقصى  المغرب  مجتمع  هاشم.  القاسمي،  العلوي 

المحمدية: مطبعة فضالة، 1995.

• القابسي، أبو الحسن. فتاوى أبي الحسن القابسي. تحقيق الحسين أكروم. الرباط: دار أبي رقراق، 2017.	

• القرشي، إدريس عماد الدين. عيون الأخبار وفنون الآثار. تحقيق مصطفى غالب. بيروت: دار الأندلس، 1984.	

• أنموذج الزمان في شعراء القيروان. تحقيق محمد العروسي المطوي وبشير البكوش. تونس: 	 القيرواني، أبو الحسن علي بن رشيد. 

الدار التونسية للنشر؛ الجزائر: المؤسسة الوطنية للكتاب، 1986.

• المالكي، أبو بكر عبد الله بن محمد. رياض النفوس في طبقات علماء القيروان وإفريقية وزهادهم ونساكهم وسير من أخبارهم 	

وفضائلهم وأوصافهم. تحقيق بشير البكوش. بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1994.

• مجاني، بوبة. الإسماعيليون في بلاد المغرب العربي. القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع، 2014.	

• مرمول، محمد الصالح. السياسة الداخلية للخلافة الفاطمية في بلاد المغرب الإسلامي. الجزائر: ديوان المطبوعات الجامعية، 1983.	

• النباهي، أبو الحسن. المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا. بيروت: دار الآفاق الجديدة، 1983.	


