
باحث مغربي، حاصل على الماجستير في التاريخ من جامعة ابن طفيل، القنيطرة، المغرب.  	*
A Moroccan researcher, he holds a master's degree in history from Ibn Tofail University, Kenitra, Morocco.

تسلط هذه الدراسة الضوء على المنعطفات الإبستيمولوجية الأساسية في الكتابة التاريخية في الغرب، وتكمن أهميتها في 
أنها تكشــف عن الطابع الجدلي لتطور الهيســتوريوغرافيا الغربية بدءًا من لحظة انفلات التاريخ من اللاهوت، واســتيعابها من 
الفلسفة، ثم انتزاعها من المدرسة الوضعية، وصولً إلى المنعطف الحولياتي وما بعده. وتهدف إلى تجلية حقيقة أن التطور 
في كتابة التاريخ تســبقه رؤى ونظرات جديدة على مســتوى البحث الإبســتيمولوجي؛ إذ ســاد الاعتقاد طويلً، في الجامعات 
العربيــة، والمغربية خصوصًا، أن انتعاش البحث التاريخي ينطلق من اكتشــاف الوثائق وإضــاءة جوانب كانت معتمة من التاريخ 
الحــدثي، في حــن تظل هذه الرؤية حبيســة مرحلة من مراحل الكتابــة التاريخية، وهي المرحلة الوضعية التي لم تســلم من 
انتقــادات بشــأن قصورها المنهجي؛ وأهم قصور هــو التركيز على الحدث التاريخي في بعده الســياسي وإغفال أبعاد أخرى 

أساسية في البحث التاريخي كالاجتماعية والاقتصادية والثقافية والدينية، فضلً عن الذهنيات والمهمشين.

كلمات مفتاحية: التاريخ، الإبستيمولوجيا، المدرسة الوضعية، الحوليات.

The study sheds light on the dialectical nature of the development of Western historiography from the moment 
history departed ways with theology, to be assimilated by philosophy and snatched in turn by the positivist 
and Annales schools - suggesting that development in the writing of history is preceded by new vision and 
perspectives at the level of epistemological research. It has long been believed in Arab universities, and Moroccan 
ones, that revival of historical research is predicated on discovery of documents and the illumination of murky 
aspects surrounding historical events: a vision that is limited to the positivist stage of historical writing, one that 
has not escaped criticism for its methodological shortcomings. Its most important deficiency is its focus on the 
political dimension of the historical event and subsequent neglect of other basic dimensions of historical research 
(society, economics, culture, religion, mindsets, marginalized persons ... etc.).

Keywords: History, Epistemology, positivism, Annales.

 *Adil ET-Tahiri   |   عادل الطاهري

الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

Historical Writing: Epistemological Junctures

7



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

8

تمهيد

مناهج  تتقلب بين  الكلمات والأشياء)))، وهي  الصناعية، كما يشير ميشيل فوكو في  الثورة  العلوم الإنسانية مع  منذ أن ظهرت 

متعددة، تتلاقح تارة في ما بينها، فتستعير مناهج علوم مجاورة من الدائرة نفسها، ويصلها تارة أخرى فيض نتائج العلوم الطبيعية، فتركب 

الموجة هي الأخرى وتلبس لباس العلم الحق. ولم يَكن التاريخ بمنأى عن هذه الحركية العلمية النشطة، بل ساهم فيها هو الآخر تأثيراً 

وتأثراً، لهذا لم يفتأ منذ القرن التاسع عشر يتقلّب على بساط إبستيمولوجي رحب؛ ذلك أنّ التجديد في الكتابة التاريخية كان، قبل كل 

شيء، ثورة في منهج هذه الكتابة وخروجًا على الأطر السائدة؛ وكما يذهب توماس كون، فإنّ المعرفة تتطور حين تضيق جملة المبادئ 

العلمية التي توجّه علمًا معيّنًا - يعرف بـ "البراديغم" - عن مجاراة روح العصر بما يغتني به من مستجدات واكتشافات تسطّر حدود هذا 

البراديغم، حينئذ ينفجر النسق السابق، ويستخرج من نتائج هذه العلوم نفسها مبادئَ تصير مَعْلمًا مرجعيًا))).

تجديد الكتابة التاريخية

في مقدمة كتابه مجمل تاريخ المغرب، وجّه عبد الله العروي اهتمام الباحثين إلى جملة من الخطوات المنهجية لتجديد الكتابة 

التاريخية؛ ذلك أن الخروج عن حدود التقليد التاريخي القديم لا يكفي فيه تنظيم الأرشيفات والبحث عن وثائق جديدة، أو حتى اتباع 

نظريات جديدة في التأويل: سواء كانت ماركسية أو فرويدية أو بنيوية. إنها خطوات منهجية على درجة من الأهمية بلا شك، لكنها لا 

Gaston Bachelard "القطيعة الإبستيمولوجية" بالخروج عن السياجات  ترتقي بالبحث التاريخي ليحقق ما يسميه غاستون باشلار 

التي تفرضها الكتابة التاريخية التقليدية، فالبحث عن الوثائق في الأرشيفات قد يساهم في تحقيق تراكمات معرفية تُثري درايتنا بالماضي، 

لكن ما دام هذا التراكم مطوّقًا ببراديغم المعرفة التاريخية القديمة فإنه يظل كمّيًا، ومهما دقق المؤرخ وانصبّ اهتمامه على الأحداث فإنه 

لا يُجري قطيعة مع نمط الكتابة التاريخية التي تحوم حول ما سمّاه فرانسيس بيكون: "أصنام قبيلة المؤرخين"))).

تطور  في  الكيفي  الانتقال  "فترات  باشلار  فلسفة  شُّاح  أحد  يقول  كما  تتطلّب،  ما  أول  فتتطلب،  الإبستيمولوجية  القطيعة  أما 

العلوم")))؛ إذ إنّ التقدم في العلم، أيّ علم كان، لا يتم من خلال الاستمرارية، بل بالانتقال من أسس منهجية تؤطر علمًا ما إلى أسس 

أخرى. إن باشلار "يريد أن يبيّ أن هنالك في تاريخ العلوم قفزاتٍ كميةً تجعل العلم ينتقل بفضلها إلى نظريات جديدة لا يمكن أبدًا 

النظر إليها على أنها مجرد استمرار للفكر العلمي السابق"))).

"من  والإبستيمولوجية:  المنهجية  الدراسات  على  الاهتمام  تركيز  التاريخي  البحث  تطوير  أولويات  من  أن  العروي  يرى  لهذا، 

والإبستيمولوجية")))،  المنهجية  الدراسات  وتعميم  بتوسيع  وذلك  المغاربة،  المؤرخين  عند  معاصرة  ذهنية  خلق  أولً  التجديد  مستلزمات 

النظر  تطبيق  فإن  أندريه لالاند)))،  يقول  العلوم، كما  مبادئ  ينظر في  الذي  المبحث  الإبستيمولوجيا هي  أن  أعيننا  وإذا وضعنا نصب 

1	  Michel Foucault, Les mots et les choses (Paris: Gallimard, 1966), p. 355.

2	  Thomas Kuhn, La structure des révolutions scientifiques, Laure Meyer (trad.) (Paris: Flammarion, 1983).

3	  François Simiand, "Méthode historique et science sociale," Annales ESC, no. 1 (1960), p. 117.

4	 محمد وقيدي، فلسفة المعرفة عند غاستون باشلار )الرباط: مكتبة المعارف، 1984(، ص 130.

5	 المرجع نفسه.

6	 عبد الله العروي، مجمل تاريخ المغرب )الدار البيضاء/ بيروت: المركز الثقافي العربي، 2009(، ص 22.

7	  André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie (Paris: PUF, 1988), p. 293.



9

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

الإبستيمولوجي في حقل التاريخ سيكون نظراً في المبادئ التي يوظفها المؤرخ في عملية كتابة التاريخ، أو "صناعة التاريخ". فإن أخذنا، على 

سبيل المثال التاريخ الخلدوني، فإنّ ما سيهم البحث الإبستيمولوجي ليس كتاب العبر، أي تلك الأحداث الكثيرة المتراصّة، بل ما يثوي 

خلفه من خطة؛ بمعنى آخر، سيوجّه اهتمامه صوب المقدمة، وتحديدًا نحو قواعد علم العمران التي أرادها عبد الرحمن بن خلدون علمًا 

معياريًا في الكتابة التاريخية، تتنزل من التاريخ منزلة المنطق من الفلسفة، والنحو من اللغة، وهذا ما يسميه العروي "تاريخ التاريخ"، 

وهي عبارة وظّفها قبل أن تتّخذ عنوانًا لأحد الكتب في المنهجية التاريخية، يقول العروي: "إن مادة تاريخ التاريخ، أي مراحل تطور 

صناعة المؤرخ، مهملة في الجامعات المغربية"))).

من خلال تأمّل العروي في مجمل التحولّات التي لحقت بالبحث التاريخي بعد الثورة المعرفية التي امتدت إلى هذا المجال، استنتج 

أن كل التحولّات المنهجية يمكن اختزالها في آخر المطاف في حلقة واحدة هي الحقبة، فالذي يتغيّ في مقاربة كل مؤرخ هو الأمد؛ إذ إنّ 

مؤرخ الدبلوماسية يقنع بالفترات الزمنية القصيرة، بينما يُمدّد من يهتم بالمؤسسات فترته الزمنية إلى قرن أو أكثر، أما من ينظر في التقنيات 

فيجول بنظره فوق مدد طويلة، تقدّر بعشرات القرون. ويعود العروي القهقرى في البحث عن أصل الطفرة المعرفية، فيخلص إلى ما يلي: 

"يبدو أولً أن التجديد يرجع إلى الأسئلة المطروحة، إلى نقاط الاهتمام، إلى تأويل المعلومات. لكن عند التدقيق يتّضح أن ما يتغيّ هو 

مفهوم الوحدة الزمانية، أي الحقبة التاريخية. يعني كل تجديد في النهاية إعادة النظر في تحقيب التاريخ"))).

لكن العروي يشدّد، في موضع آخر، على أهمية التناول التاريخي لتاريخ التاريخ نفسه، فلا يكفي ترجمة كتاب في منهجيات "صناعة 

التاريخ" من دون الإحاطة بالملابسات التاريخية التي كانت وراء ظهور هذا المنهج أو ذاك؛ فالمناهج تتحاور في ما بينها، والمناهج التي 

كانت استجابة لتحديات منهجية أخرى كثيرةٌ، وفي غياب هذا التموقع التاريخي والمعرفة بالمناقشات التي ولّدت هذه المناهج، لا يمكن 

أن تكون معرفتنا إلّ عمياء غير متبصّة. يقول العروي عن ترجمة عبد الرحمن بدوي كتاب شارل-فيكتور لانجلوا وشارل سينيوبوس 

المدخل إلى الدراسات التاريخية: "الترجمة الحرفية لا تنفع. ماذا يعني الاقتداء الأعمى في مثل هذه الظروف؟ بدون نقد للكتاب، 

بدون وضعه في سياق المعرفيات المعاصرة، هل تعين الترجمة على توضيح فكرة التاريخ أم على طمسها؟")1)).

المدارس التاريخية: دراسة للعنوان

والتعامل  التاريخي،  الحقل  الإبستيمولوجي في  البحث  الضوء على  البعدين؛ أي تسليط  اشتملت على هذين  التي  المؤلفات  من 

معه من مدخل تاريخي، بمعنى تتبع سيرورة تطور صناعة المؤرخ في تموّجاته وانعطافاته الكتاب الأخير للمؤرخ محمد حبيدة المدارس 

ودرسًا،  تحليلً  فيه،  الذي طرح  الأول  الكتاب  ليس  التناهج، وهو  إلى  المنهج  - استراسبورغ: من  السوربون   - برلين  التاريخية: 

مناهجَ البحث في التاريخ، بل سبق أن أصدر مجموعة أعمال تتوزّع بين الترجمة)1)) ودراسات تهتم بتقريب هذه المناهج التي ابتُكرت في 

الهيستوريوغرافيا الغربية من قارئ اللغة العربية)1)).

8	 العروي، ص 22.

9	 المرجع نفسه، ص 18.

10	 عبد الله العروي، مفهوم التاريخ )الدار البيضاء/ بيروت: المركز الثقافي العربي، 2012(، ص 18؛ ينظر:
Charles-Victor Langlois & Charles Seignobos, Introduction aux études historiques (Paris: Edition Kimé, 1992).

11	 الكتابة التاريخية: التاريخ والعلوم الاجتماعية، التاريخ والذاكرة، تاريخ العقليات، ترجمة محمد حبيدة )الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2015(.

12	 محمد حبيدة، كتابة التاريخ: قراءات وتأويلات )الرباط: دار أبي رقراق، 2013(؛ ينظر أيضًا: محمد حبيدة، "مدرسة الحوليات: مفاهيم التحليل البروديلي"، أمل 

)المغرب(، العدد 3 )كانون الثاني/ يناير 1993(.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

10

 Leopold von Ranke لنقف بشيء من الاقتضاب مع عنواني كتاب المدارس التاريخية الفرعيين؛ إذ تشير برلين إلى مدرسة رانكه

على  السوربون  وتحيل  فرنسا،  في  بناؤها  سيكتمل  التي  الوضعية  التاريخية  للمدرسة  الأولى  اللبنة  ومُدشّن  التاريخ،  علم  قواعد  واضع 

المؤرخين  مع  انطلقت  التي  الحوليات  مدرسة  معقل  فهي  ستراسبورغ  أما  وسينيوبوس،  لانجلوا  الفرنسية  الوضعية  المدرسة  مؤسسي 

مارك بلوخ Marc Bloch ولوسيان فيفر Lucien Febvre. في حين يحيل العنوان الفرعي الثاني، "من المنهج إلى التناهج"، على التطور 

المضموني للمنهج التاريخي من منهج أحادي بسيط، وهو منهج المدرسة الوضعية الذي يرتكز على دراسة الوثائق ونقدها، ثم استخلاص 

التاريخ  بوتقة  المؤرخ في كتب وصفية، إلى منهج مركب يستقطب مناهج علوم مختلفة ويصهر داخل  ما تحويه من معطيات يضمنها 

تخصصات مختلفة. إن مفهوم التناهج هو مفهوم إشكالي ليس بسيطًا، ودلالته لا تتبادر إلى ذهن القارئ مباشرة، ويمكن القول إنه 

ينتمي إلى المعجم التقني للتاريخ، ثم إنّ المؤرخ محمد حبيدة لم يُعرّف المفهوم؛ ما يدل على أن الكتاب غير موجّه إلى جمهور القراء، 

بل إلى الباحثين في التاريخ الذين خبروا مفاهيم التخصص. ومن بين الإشارات النادرة التي وردت عرضًا في كتاب المدارس التاريخية 

عن تعريف التناهج إشارةٌ - نجدها بعد أن تقدم المؤرخ في كتابه - إلى مقالة مرجعية للمؤرخ بيرنار لوبوتي بعنوان "مقترحات من أجل تقنين 

التناهج"، حيث يعطف حبيدة "التناهج" على "تداخل التخصصات والمناهج")1)). 

مفهوم التناهج، في حدود اطّلاعنا، الترجمة التي اختارها العروي للمفهوم الفرنسي Interdisciplinarité، كما نجده في "فهرس 

المفاهيم" في آخر كتابه مفهوم التاريخ)1)). فالمفهوم ظهر في سياق التنافس المحموم بين العلوم الإنسانية المختلفة وتوق كل تخصص 

العلوم الإنسانية  - تستلزم ضمنيًا حضور هذه  - بلا شك  التبعية  له، وهذه  تابعة  العلوم الأخرى المجاورة  السبق وجعل  لتحقيق قصب 

الأخرى في كل تخصص؛ ما يفترض وجود حدٍّ أدنى من التلاقح المعرفي بين التخصصات. يقول العروي عن التناهج إنه "التعاون العضوي 

بين التخصصات المختلفة على أساس أن التاريخ هو علم العلوم")1)). أما أندريه بورغيير André Burguière فيرى أن التناهج يفرضه 

تنويع أنماط مقاربة الظاهرة الاجتماعية. وما يستبطنه هذا الموقف أن الظاهرة الاجتماعية هي من التركيب، حيث لا يستطيع علم إنساني 

واحد، أو منهج واحد، أن يحيط بمختلف أبعاد الوجود الاجتماعي، ومن هنا تأتي ضرورة إزالة الحدود والحواجز بين التخصصات)1)). 

ما  وإرادته؛  الفرد  يتجاوز  وجود  )الجغرافيا(،  الجغرافية  والإكراهات  )الاقتصاد(  الاقتصادية  بالحاجات  يتحدد  الاجتماعي  فالوجود 

أو كيانًا  له إيميل دوركايم)1))، كما أن الإنسان ليس حيوانًا يزحف على بطنه  نظّر  الذي  النحو  يحتّم الالتجاء إلى السوسيولوجيا على 

عقلانيًا بحتًا، بل تصدر عنه سلوكات لاعقلانية، بطريقة غير إرادية؛ ولهذا يكون الحفر في تاريخ العقليات)1)) هو الآخر شرطًا للإدراك 

الأمثل للواقع في تجلّياته المتعددة، وهذه التخصصات إذا كان كل واحد منها قد نشأ على حدة، بمعزل عن الأخرى، فإنّ بلورة رؤية 

شمولية عن الإنسان تقود إلى التناهج.

أما العنوان الرئيس "المدارس التاريخية"، فلا بد من استبعاد المعنى الدارج المتعلق به، فالمدرسة ليست هي المؤسسة ذات الحجرات 

والمنهجية  الفكرية  التوجّهات  يقتسمون  باحثون  ينضوي تحته  رباط منهجي فكري  السياق  بل هي في هذا  فيها دروس،  تُلقّن  التي 

نفسها، مع أن هذه الرزمة من المبادئ المنهجية التي تشكل عامل قرابة بين أعضاء المدرسة الواحدة ليست جامدة ثابتة، بل قابلة للابتكار 

13	 محمد حبيدة، المدارس التاريخية: برلين - السوربون - استراسبورغ: من المنهج إلى التناهج )الرباط: دار الأمان، 2018(، ص 116.

14	 العروي، مفهوم التاريخ، ص 420.

15	 المرجع نفسه، ص 81.

16	  A. Burguiere, "Histoire d'une histoire: La naissance des Annales," Annales ESC, no. 6 (1979), p. 1351.

17	  Emile Durkheim, Les règles de la méthode sociologique (Paris: PUF, [s. d.]), p. 13.

18	  Jacques Le Goff, "Les mentalités, une histoire ambiguë," in: J. Le Goff & P. Nora (eds.), Faire de l'histoire (Paris: Gallimard, 1974).



11

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

والإبداع والتجديد، ويمكن القول إن استمرار مدرسة في العطاء رهيٌن بجدلية الانفتاح، من دون فقدان الذات محدّدات هويتها. يقول 

حبيدة عن المدرسة إنها: "جماعة من المؤرخين يرتبطون فيما بينهم بنسب منهجي وفكري على مدى أكثر من جيل واحد، مع ما توفره 

بنية النسب هذه، ضمن هذه المدرسة أو تلك، من إمكانيات التجديد والابتكار والعطاء")1)).

ولادة التاريخ بوصفه علمً

المدارس التاريخية، يخصّص حبيدة مبحثًا لتناول السياق الإبستيمولوجي الذي ظهر فيه التاريخ  في الفصل الأول من كتاب 

فاستعاد  شاملة،  فكرية  علمنة  عملية  الأنوار  عصر  شهد  إذ  الدينية؛  القبضة  من  التاريخ  انتزاع  حدث  أولى  محطة  ففي  علمًا،  بوصفه 

الإنسان ما باعه للسماء بثمن بخس، كما يقول جورج فيلهلم فريدريش هيغل. يصف حبيدة هذه الانعطافة التي يمكن عدّها قطيعة 

إبستيمولوجية بقوله: "في محطة أولى تحرر التاريخ من التصور الديني، لما انتزعه فلاسفة الأنوار من قبضة الكنيسة، ليتحوّل إلى مادة 

علمانية، حيث خلع المؤرخ لبوس اللاهوتي وصار يفهم التاريخ فهمًا واقعيًا")2)). وتجدر الإشارة إلى أن هذا التحوّل، الذي تمّ في إثره 

تخليص التاريخ من الدين، قد حدث في الهيستوريوغرافيا العربية مع ابن خلدون. ومع ذلك، ظلّ النظر الخلدوني العلماني إلى التاريخ 

للتاريخ إن التحقيب  العقليات. يقول كريستوف بوميان عن علمانية التصور الخلدوني  المقدمة ولم يتجاوزه ليُحدث تأثيراً في  حبيس 

الأوغسطيني للتاريخ يتعارض مع التحقيب الخلدوني تمامًا، كما يتناقض الوعي المقدس مع الوعي الدنيوي)2)).

الوضعية التاريخية: العلموية ومركزية الوثيقة

في محطة ثانية، ستُفصل العلوم عن الفلسفة بتأثير من المدرسة الوضعية التي وضع لبناتها أوغست كونت الذي كان يؤمن بعقيدة 

التقدم التي سادت مجمل الفكر الغربي، خصوصًا في القرن التاسع عشر، لكنه لا يتحدث عن التقدم الحضاري البراني، بل عن "المسيرة 

التي  اللاهوتية  الحالة  السابقة؛ أي  بالحالات  أن تسبقه معرفة  بد من  الوضعية لا  الحالة  للعقل الإنساني"، ويرى أن فهم  التقدمية 

يسميها التخيل، والحالة الفلسفية التي يسميها التجريد. ويرى كونت أيضًا أن التاريخ الإنساني مر بهاتين المرحلتين الطفوليتين، وأنه ما 

من طفل إلّ قطَع المرحلتين في طفولته قبل أن يبلغ النضج الوضعي: "إن كل فرع من فروع معرفتنا تمر على التوالي بثلاث حالات نظرية 

مختلفة: الحالة اللاهوتية، أو التخيلية، الحالة الميتافيزيقية، أو المجردة، ثم الحالة العلمية أو الوضعية")2)). وبعد ذلك يعدّد تمظهرات 

هذه الحالات الثلاث وطبيعة النشاط الفكري الممارس في كل منها، ففي الحالة اللاهوتية يتّجه الفكر الإنساني نحو الطبيعة الجوهرية 

للكائنات، ونحو الأسباب الأولية والغائية للظواهر: "نحو المعرفة المطلقة")2))، كما أن الظواهر الطبيعية هي نتيجة تدخل قوى فوق 

طبيعية، وتدخلاتها العشوائية هي التي تفسر الظواهر غير الطبيعية من تشوهاتٍ وشذوذٍ في الكون.

19	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 15.

20	 المرجع نفسه، ص 27.

21	  Krzystof Pomian, L'ordre du temps (Paris: Gallimard, 1984), p. 110.

22	  Auguste Comte, Cours de philosophie positive, tome 1 (Paris: Librairie Garnier frères, [s. d.]), p. 21.

23	  Ibid., p. 22.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

12

أما الحالة الفلسفية، فالتغير فيها بسيط مقارنة بالحالة اللاهوتية السابقة، ويتمثّل هذا التحوّل في تعويض القوى المتعالية الفوق 

لبناء نسق  الطبيعية بقوى أخرى مجردة)2))، في حين تتحدّد المرحلة الوضعية بجدل السلب للحالتين السابقتين، وبناء أورغانون جديد 

الكون  أصل  في  البحث  عن  تتخلّ  كما  مطلقة،  مفاهيم  تحصيله  باستحالة  وتُقرّ  البشري،  العقل  بحدود  تعترف  جهة،  فمن  العلوم؛ 

ومصيره. ومن جهة أخرى، تتّجه نحو الظواهر الطبيعية القابلة للملاحظة، وتحدّد قوانينها غير المتغيرة باعتماد المنهج التجريبي والعقلنة، 

والغاية الأخيرة؛ فهي تتمثّل، كما يقول كونت، في ربط الظواهر المختلفة بقانون عام واحد يفسّه ويشرحه، مثل قانون الجاذبية)2)).

كان لهذه الموجة الوضعية تأثيرها في مختلف العلوم، فانفصلت عن الفلسفة بعد أن تحرّرت من قيود الفكر الديني في عصر الأنوار، 

ويصف حبيدة هذه المحطة الثانية، فيقول: "في محطة ثانية، ابتعد الفهم التاريخي عن الفلسفة بتفادي الخوض في المطارحات النظرية، 

ا جديدًا، زي العلماني والعالم، زي المحلّل والناقد. الزي المنهجي  حيث انفلت من القالب الذي صنعه الفلاسفة ]...[ هكذا ابتكر المؤرخ زيًّ

الذي أدخل التاريخ في مرحلة الممارسة الاحترافية المرتبطة بالتجريب")2))، لكن لا يخفى أن هذا الترتيب الذي وضعه كونت للعلوم لم 

اعتماد  نتائجها بحكم  إجماعًا حول  الحقيقية تحقق  الدقيقة  العلوم  أن  أول وهلة، صحيح  الذهن  إلى  يتبادر  قد  يكن موضوعيًا كما 

الملاحظة والتجريب، لكن لا يمكن فصل هذا النزوع الوضعي لدى كونت عن واقع الفوضى والتشتت الذي عاشته فرنسا بعد ثورتها، 

المجتمع  أصاب  ما  فراعه  الفرنسية،  الثورة  أعقبت  التي  الأوضاع  ظل  في  الفرنسي  المفكر  هذا  عاش  "لقد  الجابري:  عابد  محمد  يقول 

الفرنسي آنذاك من فوضى وتمزق، وعزا ذلك إلى تنافر الأفكار. وتساءل: كيف يمكن تحقيق الانسجام في ميدان الفكر ]...[ لقد لاحظ 

أن الاختلاف في ميدان الفكر إنما يقوم في المجالات التي يبتعد فيها الإنسان عن الواقع، حيث يتناول بالبحث والمناقشة أموراً لا سبيل 

إلى معرفتها، أما حين ينصرف الفكر البشري عن هذه المواضيع الفارغة ويقصر اهتمامه على ملاحظة الظواهر يحصل الاتفاق")2)).

تاريخ  قبل  التاريخية  وللكتابة  التاريخ"،  تاريخ  قبل  "ما  بمنزلة  الحقبة  هذه  المعاصرون  المؤرخون  رأى  الوضعية،  فقبل  لهذا، 

التاريخ، بحسب المؤرخ الفرنسي جيرار نوارييل، سمتان بارزتان: فمن جهة لم تحقق الاستقلالية، بل كانت تابعة للأدب والفلسفة، 

وتسيطر عليها قضايا الصراع السياسي)2))، ومن جهة أخرى كانت الأبحاث التاريخية "العالمة" محتكرة، في فرنسا، من جهات معادية 

التي  المحافظة  الكاثوليكية  التيارات  واسع،  نحو  على  عليه،  سيطرت  المتحيّز  التاريخ  هذا  الآن؛  نعتقده  قد  لما  "خلافًا  للجمهورية)2)): 

تعارض بحزم الجمهوريين")3)).

كان لإخضاع التاريخ لرياح الوضعية ثلاث نتائج أساسية؛ فالتاريخ لم يعد حقلً لإصدار الأحكام الأخلاقية؛ ذلك أنه لم يعد تاريخًا 

وبالمثل،  السياسي.  التاريخ  تصاعد  حساب  على  الديني  التاريخ  يتراجع  أن  الجديد؛  التاريخي  المنحى  هذا  مع  منسجمًا  وكان  أخلاقيًا، 

لا ينفصل تراجع التاريخ الديني عن ظهور قيم جديدة و"تطليق" القيم الماضوية، ولا يخفى أن هذا التوجه لا بد من أن يحمل معه رؤية 

تاريخية جديدة، رؤية تتطلّع إلى المستقبل وتؤمن بأفضليته، وفي المقابل تنزع الأمثلة عن الماضي)3)).

24	  Ibid., p. 23. 

25	  Ibid.

26	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 28-27.

27	 محمد عابد الجابري، مدخل إلى فلسفة العلوم: العقلانية المعاصرة وتطور الفكر العلمي )بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 2002(، ص 25 )بتصرف(.

28	  Gerard Noiriel, "Naissance du métier d'historien," Genèses: Sciences sociales et histoire, no. 1 (1990), p. 58.

29	  Ibid. 

30	  Ibid., p. 60.

31	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 32.



13

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

يذكر المؤرخ محمد حبيدة خمس قواعد للمنهج التاريخي الوضعاني الذي وضعه رائد المدرسة الوضعية الألمانية المؤرخ ليوبولد فون 

رانكه الملقب بـ "نسطور المؤرخين":

	1 التحقق من الوثائق وتحليلها ونقدها..

	2 التحقق من الأحداث، وعرضها بطريقة كرونولوجية..

	3 اجتناب الحكم على الماضي، والاقتصار على وصف الواقعة التاريخية كما هي..

	4 نفي العلاقة بين الذات العارفة، أي المؤرخ من جهة، وموضوع المعرفة، أي الواقعة التاريخية من جهة أخرى..

	5 التاريخ موجود لذاته موضوعيًا، وفهمه ميسر بصفة موضوعية وحيادية..

يرى وجيه كوثراني أنه ينبغي التمييز في فكر رانكه بين المنهج والفلسفة؛ فمنهجيًا يدعو إلى الفصل بين الذات والموضوع والتعامل 

مع الوثائق بحياد "حيث تنحصر ]مهمته[ في ملاحظة الوقائع بدقة وتجنّب إقحام الأخلاقيات أو التزيين والتزويق، كما تقتضي إبراز 

الحقيقة التاريخية وحدها وأداتها الوثائق وتحقيقها")3)). أما فلسفيًا، فكان رانكه وضعانيًا، بمعنى أنه يؤمن بأيديولوجيا التقدم ويُيَمّم 

وجهه إلى المستقبل، معتقدًا أن القادم حتميًا أفضل مما مضى: "على مستوى الفلسفة، فلسفة التاريخ، فهو وضعاني، يؤمن بتقدم الثقافة 

كمضمون متحرك وفاعل في التاريخ")3)).

حمل مشعل هذه المدرسة في ما بعد المدرسةُ الفرنسية، فهي التي سترفع لواء الوضعانية مع المؤرخين لانجلوا وسينيوبوس. فهذه 

رانكه،  ألمانيا في شخص  الوضعية في  المدرسة  التي وضعتها  والقواعد  الوطني  الأرشيفي  الحس  يقول حبيدة، مزيج من  المدرسة، كما 

الوثائق  إبادة  الثورية كانت مع  الفرنسية، لكن لا بد من الإشارة إلى أن بعض الشخصيات  الثورة  والاهتمام بالأرشيف إنجاز أوجدته 

المحفوظة في الأرشيفات التي تشهد على الوضع السياسي والاجتماعي لما قبل الثورة. ففي كتاب كريستيان ديلاكروا وآخرين التيارات 

لنيكولا كوندورسي، أحد رجال  التاريخ المعاصر" شهادةٌ مهمة من خطاب  بعنوان "ولادة  لباتريك غارسيا  التاريخية في فرنسا دراسة 

الثورة الفرنسية، يقول فيها: "في هذا اليوم المشهود أرسى البرلمان دعائم المساواة السياسية بالقضاء على الأرستقراطية. في هذا اليوم، 

هذه  بغرور  تشهد  التي  الضخمة  المجلدات  تلك  عشر،  الرابع  لويس  تمثال  أقدام  تحت  العاصمة،  في  تحترق  العقل،  انتصار  وبفضل 

الطائفة. وتلقى آثار أخرى المصير نفسه في الخزانات العامة ومجالس الحسابات ودور الأنساب. ينبغي تدمير هذه المستودعات تدميراً 

شاملً. لن تحتفظوا، على حساب الأمة، بهذه التفاهات التي تهدد المساواة")3)). لكن بعد مقتل كوندورسي، انتصر موقف حفظ وصيانة 

هذه "المجلدات الضخمة" التي ستتحول إلى وثائق مهمة ومادة للبحث التاريخي، خصوصًا مع المدرسة الوضعية.

المجلة  الوضعية:  روُّج لأدبيات  الوضعية في فرنسا وخارجها؛ فمن خلالهما  للمدرسة  بيانين منهجيين  بمنزلة  اثنان كانا  مرجعان 

التاريخية، والكتاب المشترك للانجلوا وسينيوبوس مدخل إلى الدراسات التاريخية. يبدأ الفصل الأول "البحث عن الوثائق" في هذا 

الكتاب بجملة تختزل مجمل الرؤية المنهجية للمدرسة الوضعية: "التاريخ يُصنَع بالوثائق")3))، فكما كانت المدرسة الوضعية تدعو في 

32	 وجيه كوثراني، تاريخ التأريخ: اتجاهات - مدارس - مناهج )الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2012(، ص 165.

33	 المرجع نفسه.

34	  Patrick Garcia, "La naissance de l'histoire contemporaine," in: Christian Delacroix, Patrick Garcia & François Dosse, Les courants 
historiques en France: XIXᵉ-XXᵉ siècle (Paris: Gallimard, 2007), pp. 18-19.

في ملحق كتاب المدارس التاريخية ترجمة من المؤلف لهذا الخطاب، وهي التي اعتمدناها هنا.

35	  Langlois & Seignobos, p. 13.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

14

فلسفة العلم إلى التعامل مع الظواهر الطبيعية الظاهرة عن طريق الملاحظة، فإن المدرسة التاريخية في سبيل تحقيق علميتها حاكت 

كذلك هذا المنحى باختيارها كتابة التاريخ من خلال دعائم مادية، هي الوثائق. صحيح أنّ المؤرخَيْ يعترفان بأن المنهج التاريخي، في 

تعامله مع الوثائق والمخلفات التي تركها الماضي، أقل علمية ودقّة من منهج العلوم الحقيقية والدقيقة التي تعتمد الملاحظة المباشرة، 

لكنهما أمام التحدي العلمي، يريان أن نقد الوثيقة هي الوسيلة الوحيدة التي يمتلكها المؤرخون من أجل بلوغ هذا الهدف، فيرتقي 

علم التاريخ إلى مصاف العلوم التي تعتمد المنهج الوضعي)3))، وإن كان هذا المنهج غير المباشر - كما يطلقان عليه - ليس كدقة منهج 

الملاحظة المباشرة.

لكن ما يقلّل من دقة المنهج التاريخي في نسق الكتابة الوضعانية المعتمد على الوثائق ليس استنادها في كتابة التاريخ إلى الوثائق 

فحسب، بل جملة ثغرات ونقائص تتخلّل هذه الوثائق أيضًا. فالوثائق، بحسب المؤرخين، ليست نسخًا أصلية، "في أي حال حفظت 

الوثائق القديمة؟ تقريبًا النسخ الأصلية، دائمًا، ضائعة، لا نمتلك إلّ نسخ النسخ")3))، لهذا، ليس المؤرخ مطالبًا بإيجاد النسخة السليمة 

"النص  إلى  الوصول  إليه هو  قد يطمح  ما  أقصى  إن  إذ  نقص مهما صغر؛  يعتورها  التي لا  تلك  أي  ما،  وثيقة  نسخ  بين  الأصلية من 

الأفضل"، أي نص الوثيقة الذي يشبه النسخ الأصلية ويقترب منها: "إننا نصل عبر طريق التخمين، أو عبر طريق المقارنة والتخمين، 

ليس للحصول بالضرورة على النص السليم، بل إلى النص الأفضل ما أمكننا ذلك")3)).

تدعو المدرسة الوضعية إلى مجموعة خطوات منهجية من أجل تجاوز هذه الصعوبات والاقتراب من تحقيق العلمية؛ من خلال 

التعامل النقدي مع الوثائق قبل اعتمادها مادةً للبحث التاريخي. ثمة نقدان يمارسهما الباحث قبل أن يسلّم بما في الوثيقة، وأقول 

الباحث وليس المؤرخ؛ لأن النقد الخارجي للوثيقة، بحسب المؤرخين الوضعيين، ليس عملً من صميم اهتمام المؤرخ، إنه عمل تقني 

يتطلّب مواصفات معيّنة، مثل المثابرة والصبر ... إلخ، لكن مهنة المؤرخ لا تشترط تحقيق الوثائق)3)).

النقد الأول هو النقد الخارجي، ويشمل نقد التصحيح، يقول لانجلوا وسينيوبوس: "قبل استخدام وثيقة، يجب أن نعرف أولً هل 

نص هذه الوثيقة صحيح؟ أي هل يتّفق، قدر الإمكان، مع نسخة المؤلف التي كتبها بخطه؟ فإن كان النص سقيمًا يجب تصحيحه")4))، 

أما الخطوة الثانية في النقد الخارجي، فهي نقد المصدر، ويقصد به التأكد من الحيثيات الخارجية والملابسات التاريخية التي كُتبت فيها 

الوثيقة، وكما يقول المؤرخان: "من غير المعقول أن ننشد معلومات عن واقعة ما في أوراق شخص لم يعرف عنها شيئًا، ولم يكن في وسعه 

أن يعرف عنها شيئًا. ولهذا ينبغي أن نتساءل أولً حينما نكون أمام وثيقة ما: من أين أتت؟ ومن مؤلفها؟ وما تاريخها؟ فالوثيقة التي 

لا يُعرف شيء عن مؤلفها وتاريخها ومكان كتابتها، وبالجملة مصدرها، هي وثيقة لا تفيد شيئًا")4)). أما الخطوة الثالثة بعد تصحيح 

fiches Les. وهذا  الوثائق ونقد المصدر، فهي جمع هذه الوثائق وترتيبها، وهنا يدعو المؤرخان إلى ترتيب الوثائق باعتماد الجذاذات 

متعلق بالنقد الخارجي.

أما النقد الداخلي، فهو ممارسة التحليل الهيرمينوطيقي، ولا بد أن من يقرأ الخطاب الوضعي سيلحظ المفارقة المتمثلة في تناقض 

الوضعية بوصفها اتجاهًا علميًا يتوجّه إلى الظواهر فقط، مع الفهم كتأويل باطني ينخرط في تخمين بعض النشاطات الذهنية لكاتب 

36	  Ibid., p. 39.

37	  Ibid., p. 44.

38	  Ibid., p. 50.

39	  Ibid., p. 67.

40	  Ibid.

41	  Ibid., p. 52.



15

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

الوثيقة، وهي نشاطات لا يسمح المنهج الوضعي بدراستها دراسة علمية، حيث يقول لانجلوا وسينيوبوس إن مهمة النقد الباطني هي 

إعادة تحليل كل العمليات التي قام بها الكاتب واختبارها، للتأكد مما إذا كانت كل عملية من هذه العمليات تمّت بطريقة صحيحة. 

ومما يدخل في هذه العمليات التي يجب أن تدرس، كما يقول المؤرخان، حركة اليد التي سطّرت الوثيقة: "يجب أن نصعد في الاتجاه 

المعاكس، درجة درجة، من حركة اليد إلى الملاحظة")4))، وهذه النشاطات باطنية مغيّبة عن الحس والملاحظة، وغير قابلة للدراسة على 

الشرط الوضعي.

أثارتها  إشكالية  وهي  والتفسير،  الفهم  إشكالية  بشأن  عريض  نقاش  على  المؤرخان  فيها  سقط  التي  المفارقة  هذه  تحيلنا 

شلايرماخر  فريدريك  مثل  الهيرمينوطيقا،  في  الباحثين  إلى  بالنسبة  فالتفسير  الوضعية.  تحديات  على  ا  ردًّ الرومانسية  المدرسة 

جملة  استخلاص  تقصد  التي  تلك  الطبيعية؛  العلوم  منهج  هو   ،Wilhelm Dilthey ديلثاي  وفيلهلم   ،Friedrich Schleiermacher

وخلاصة  ديلثاي،  يسميها  الروحية، كما  أو  الإنسانية  العلوم  مبتغى  فهو  الفهم،  أما  ا.  علميًّ صوغًا  وصوغها  الطبيعة  من  ثابتة  قوانين 

تغلغل قارئ النصوص، حيث هو يتعامل مع حالات فردية تنبع من الوجدان الإنساني؛ لهذا فإن تطبيق المنهج العلمي عليها هو تحريف 

للمنهج والمقروء على حد سواء. إنّ الغاية التي يصبو إليها قارئ نص ما هي فهمه، وما يجعل هذا الفهم ممكنَ الإدراك هو تجانس 

الطبيعة البشرية والتجارب التي يمرّ منها الإنسان. لهذا، كما يقول بول ريكور عن شلايرماخر، فإنّ فهم نصٍّ ما ممكنٌ، بل إنه يغلو في 

ذلك، ويرى إمكان "فهم الكاتب مثلما أو حتى أحسن مما فهم نفسه")4))، وآلية الفهم، بحسب شلايرماخر، هي التأويل الذي يقسمه 

قسمين: تأويل لغوي وتأويل تقني أو نفسي؛ فالأول تأويل موضوعي إلى حدٍّ ما، يدرس بنية النص من المنظور اللغوي ويستهدف وحدته 

الدلالية ويحدّد معاني الكلمات في سياقها. أما الثاني، فيتّجه إلى وجدان الكاتب لمحاولة الإمساك بماهية الفكر الذي أنتج النص. وكما 

التقني")4)).  الفهم  أثناء  اللغة في  اللغوي، ونسيان  الفهم  أثناء  الكاتب في  بد من "نسيان  أيضًا، لا  يقول ريكور عن منهج شلايرماخر 

والمنحى التأويلي الهيرمينوطيقي نفسه نلمسه عند ديلثاي الذي يرى أن الفهم يتم بكل قوى الإنسان، بما في ذلك العاطفة والانفعال، 

الاتجاه  في  ا  ردًّ الوجوه،  من  وجه  في  ديلثاي،  مشروع  كان  بل  رانكه،  عند  نجد  كما  تامة  وبموضوعية  فحسب،  الأداتي  العقل  وليس 

المعاكس لرانكه، ولهذا يقدّم ثلاثة مبادئ للعلوم الروحية، بما في ذلك المعرفة التاريخية:

	1 المعرفة التاريخية تقوم على التأمل الذاتي..

	2 الفهم ليس هو التفسير، ولا هو وظيفة عقلية، بل يتم بكل القوى الانفعالية للنفس..

	3 أجل . من  منظمة  ذاتها  فالحياة  الحياة؛  من  ديلثاي  "يبدأ  غادامير:  يقول  وكما  الحياة،  باتجاه  الحياة  حركية  هو  الفهم 

تأمل ذاتها")4)).

كان طموح ديلثاي، والمدرسة الرومانسية عمومًا، فك الارتباط بين العلوم الطبيعية والعلوم الإنسانية، بما في ذلك التاريخ، فهما 

الثانية فنجد الخصوصية والتعدد. يقول هانز جورج  الناحية  أما من  والثبات،  الناحية الأولى نجد الاطّراد  موضوعان مختلفان، فمن 

42	  Ibid., p. 82.

43	  Paul Ricoeur, Du texte à l'action (Paris: Seuil, 1986), p. 87.

44	  Ibid., p. 33.

45	  Ibid.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

16

غادامير عن غاية مشروع ديلثاي: "طموح ديلثاي كان من البداية هو فصل العلاقات المؤثرة في العالم الروحي عن العلاقات السببية 

التي تجري في سياق الطبيعة")4)).

كان هذا عرضًا موضوعيًا لبعض القضايا التي طرحتها المدرسة الوضعية وقادتنا إلى إشكالية الفهم والتفسير، أما إذا أردنا تقييم هذه 

المدرسة ونظرتها المنهجية إلى التاريخ، فيمكن القول مع العروي إن المدرسة الوضعية لا تعي حدودها، فهي ترى المنهج العلمي المطبّق 

على التاريخ كما لو كان منهجًا مطلقًا. وكما يقول العروي أيضًا، يُنسى أنّ "العلم الطبيعي كما أسسه غليليو وديكارت ونيوتن، هو نفسه 

أمر حادث في التاريخ ]...[ التاريخ الوضعاني ليس التاريخ الوحيد أو التاريخ الحق، بل هو تأليف واحد بين عدة تآليف ممكنة. يبدو 

موضوعيًا لأنه مقبول لدى جماعة، لأنه المنطق البديهي في عصر من العصور")4)). وأمام هذه الحصيلة غير الواعية ذاتها، يدعو العروي 

إلى دراسة ثقافية من أعلى لأدبيات هذه المدرسة الوضعية حتى تدرك نسبيتها التاريخية. وإذا أردنا أن نُعبّ عن قَصْد العروي بعبارات 

أخرى أوضح، نقول إن روحًا ثقافية ما حين تسود حقبة ما تُتَصور كمطلق، وهنا تتماهى الذات مع هذه الروح الثقافية، ولتلَمّس نسبية 

المنهج لا بد من الارتفاع عن اللحظة التي ينتمي إليها المؤرخ، ثم النظر إلى المنهج من الأعلى، وحينئذ سيتراءى كمنهج من بين مناهج، 

محدود في سياقه الزماني، له حدود، ويعتوره قصور.

ثمة نمط آخر من الكتابة التاريخية تزامن مع المدرسة التاريخية الوضعانية في ألمانيا، ولم يُخفِ رفضه المنهج الوضعاني في تصوّره 

التاريخ، إنه التنظير الفلسفي للتاريخ مع الفيلسوف الألماني هيغل، يقول حبيدة: "جامعة برلين التي أسسها الفيلسوف هامبولد عام 1810 

لم تكن تضم في بداية القرن 19 سوى كرسيين لتدريس التاريخ، واحد يشغله هيغل، وآخر تولّه رانكه")4)). كان هيغل يعتبر محاولة 

إحياء الماضي كما حدث تمامًا مجرد وهم، لهذا أطلق على الطريقة المتبعة من رانكه "الواقعية الوهمية")4)).

يسمي  أصناف:  أربعة  التواريخ  أنماط  يقسم  إذ  التاريخية؛  الكتابة  تقسيمه  نستحضر  هيغل،  يصدره  الذي  الحكم  هذا  لفهم 

النوع من  الذي عاصر ما يكتب عنه، ولا يستبعد هيغل أن يعتور هذا  المؤرخ  الذي يكتبه  التاريخ  به  الأول "التاريخ الأصلي"، ويعني 

الكتابة التاريخية ما يتخلّل الكتابات الأخرى من تحريفات، لكنه، انطلاقًا من تصوّره لروح العصر، يرى أن ما يختلقه المؤرخ الذي 

يكتب عن عصره لا يخرج عن نطاق تلك الروح، لهذا فما يضيفه المؤرخ هو من "الممكن" في ذلك العصر، وليس من الممتنع، بالدلالة 

الفلسفية للمفهومين)5)).

أما الصنف الثاني من الكتابة التاريخية، فهو التاريخ النظري، ويجعله هيغل أصنافًا أيضًا؛ أولها التاريخ الكلي. فحين يكتب المؤرخ 

حوليات بلد أو شعب ما، يكتب عن أحداث ووقائع لم يعايشها، لهذا يرى هيغل أن المؤرخ في هذا النوع من الكتابة التاريخية يسقط روح 

عصره على روح أخرى)5))، كما يورد تحت التاريخ النظري صنفًا آخر يسمّيه التاريخ العملي أو البراغماتي، ويعرّفه إمام عبد الفتاح بقوله: 

"هو التاريخ الذي يهتم أساسًا باستخلاص العظات والعبر")5)). 

46	  Hans-Georg Gadamer, Vérité et méthode, Les grandes lignes d'une herméneutique philosophique, Etienne Sacre (trad.) (Paris: Seuil, 
1976), p. 244.

47	 العروي، مفهوم التاريخ، ص 237-236.

48	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 37.

49	 المرجع نفسه.

50	  Georg Wilhem Friedrich Hegel, La raison dans l'Histoire: Introduction à la philosophie de l'Histoire, Kostas Papaioannou (trad.) (Paris: 
Librairie Plon, 1965), p. 26.

51	  Ibid., p. 30.

52	 العقل في التاريخ: محاضرات في فلسفة التاريخ، تقديم إمام عبد الفتاح إمام )بيروت: دار التنوير، 2007(، ص 38.



17

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

أما الصنف الثالث، فهو الذي يسميه هيغل "التاريخ النقدي"، ويشير إلى أن هذا النقد للتاريخ شائع ورائج في ألمانيا في زمانه. أما 

عن طبيعة هذه الممارسة التاريخية، فيرى هيغل أن هذا الصنف لا يكتب تاريخًا، بل يدرس الروايات التاريخية، محاولً تقييم مدى 

صحّتها، ومقارنًا بين الروايات المختلفة في الواقعة الواحدة، فهذا بالنسبة إلى هيغل ليس تاريخًا، بل تاريخ التاريخ)5)). 

في حين أن الصنف الرابع هو الذي يصفه بالجزئية، فهو تاريخ جزئي، لكنه يراه جسًرا ومرحلة مهمة للانتقال إلى التاريخ الفلسفي 

الذي هو موضوع كتابه، ويدرس هذا التاريخ تطور بُعدٍ ما من أبعاد الوجود الإنساني من بدايته إلى غايته التي وصل إليها في لحظته 

الراهنة، مثل تاريخ الفن أو القوانين أو الأديان، ويقول عنه إنه: "يشكل مرحلة انتقال إلى التاريخ الفلسفي للعالم ما دام يأخذ بوجهة 

نظر عامة")5)).

الأحداث  أن  نستنتج  قد  التاريخية،  فلسفة هيغل  نسبر  إننا حين  بل  أحداث،  تاريخ  ليس  إنه  الفلسفي.  التاريخ  نعرف  أن  يبقى 

التاريخية مقروءة بمعزل عن سياق تطور التاريخ الإنساني، وتشكل عائقًا يحول دون إدراك خط التاريخ. ولنحاول هنا أن نجمل التصور 

الهيغلي للتاريخ.

لا بد من أن نسجل في البدء أن هيغل، مثل جميع المفكرين الأنواريين، يؤمن بالتقدم في التاريخ، فإذا كانت الأشياء في الطبيعة 

تتطور وفقًا لخط دائري، أي معرّضة دائمًا للتلاشي، ثم تعود لتظهر من جديد، فإن: "هذه الخاصية التي يتميز بها عالم الروح تشير في 

حالة الإنسان إلى مصير مختلف أتم الاختلاف عن مصير الأشياء التي هي طبيعية فحسب، والتي نجد فيها باستمرار طابعًا واحدًا ثابتًا 

لا يتغير، يعود إليه كل تغيّ؛ هذا المصير الإنساني المختلف هو القابلية الحقيقية للتغير، وهو تغير للأفضل والأحسن، النزوع نحو تحقيق 

مزيد من الكمال")5)).

العالم كله  يثبته هو أن  أقحمنا هنا مفهومًا جديدًا هو مفهوم "الروح"، والروح والعقل مترادفان في فلسفة هيغل، وما يريد أن 

يحكمه العقل، هذه الحقيقة التي يرفعها البعض إلى مرتبة "الثابت البنيوي")5)) في الفكر الغربي كانت رائجةً في النظر إلى الطبيعة، بل 

إنها كانت كذلك في الفكر الديني أيضًا، وقد أراد هيغل أن يُطبّقها على التاريخ الدنيوي، ولا أدلّ على ذلك من أنه يشير إلى مقولة مشهورة 

للفيلسوف اليوناني أنكساغوراس: "العقل يحكم العالم")5)). أما في الفكر الديني، فيشير هيغل إلى فكرة العناية الإلهية.

إذًا، التاريخ الفلسفي الذي يريده هيغل هو إحلال العقل في التاريخ، والنظر إلى كيفية تحقيق الروح ذاتها في التاريخ، وهذه الغاية 

هي ماهية الروح نفسها، أي الحرية التي تتحقق بأفعال ووسائل إنسانية خارجية، على الرغم من أنها جوانية وداخلية، فـ "تاريخ العالم 

ليس إلّ تقدم الوعي بالحرية")5))، وهذه الأفعال قد تبدو، أول وهلة، متعارضة مع التطور الإنساني لتحقيق الحرية، لكنها مع ذلك، 

تبعًا للفلسفة التاريخية عند هيغل، تخدمه؛ وهو ما يطلق عليه "مكر التاريخ". أما هذه الحرية، فتتحقق موضوعيًا في الدولة التي تكون 

فيها الأخلاق الإنسانية متوافقة مع قانون الدولة، أو ما يسمّيه هيغل الأخلاق الذاتية والأخلاق الموضوعية.

53	  Hegel, p. 37.

54	  Ibid., p. 38.

55	  Ibid., p. 177.

56	 "المطابقة بين العقل ونظام الطبيعة والقول بأن العقل يكتشف نفسه في الطبيعة ومن خلال التعامل معها ثابتان أسياسيان في بنية الفكر الغربي". محمد عابد الجابري، 

تكوين العقل العربي )بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 2009(، ص 28.

57	  Hegel, p. 56.

58	  Ibid.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

18

الحوليات: التاريخ في مهب ريح العلوم الاجتماعية

بعد المدرسة الوضعية، يضعنا المؤرخ محمد حبيدة أمام حلقة أخرى من حلقات التطور في المنهج التاريخي، ويتعلق الأمر بمدرسة 

واستعارت  شتّى،  علوم  مع  جدل  في  دخلت  أنها  خصوصًا  عمومًا،  الإنسانية  العلوم  بل  التاريخ،  مجال  في  الساحة  على  نفسها  فرضت 

مناهجها؛ يتعلق الأمر بمدرسة الحوليات الفرنسية.

لكن أي انبثاق جديد لمدرسة ما، لا يكون منبتّ الصلة عن الماضي الثقافي القريب والبعيد. وبالمثل، لا يمكن أن نفصله عن المحيط 

السياسي والاجتماعي الذي نشأ في داخله، بل إن هذا الانبثاق يجر معه هذا وذاك. ركّز حبيدة على الجانب الأول، فخصّص فصلً بعنوان 

"الحوليات قبل نشوئها"، أما البعد الثاني فلم يكن، على ما يبدو، من صميم اهتمامه في كتابه، وسنحاول أن نلقي عليه نظرة وجيزة.

لنبدأ بماضي الحوليات، حيث يرجع حبيدة القهقرى، إلى شخصيتين، يُقدّر أن تأثيرهما كبير في مدرسة الحوليات: جول ميشليه 

Jules michelet، وهنري بير Henri Berr. يقول حبيدة: "القفز على هذين الرجلين من شأنه أن يحرم القارئ من حلقة ربط محورية 

لفهم النقلة الإبستيمولوجية باتجاه تصوّر تاريخي نابض بالحياة ومُشبع بروح التركيب")5)).

يمكن أن نتطرق إلى ثلاث نقاط بخصوص تأثير ميشليه؛ فمن جهة، يذكر حبيدة أن ميشليه كان سبّاقًا في ملاحظة قصور الكتابة 

التاريخية بطريقة تنبئ بمنهج مؤرخي الحوليات، وهو منهج يقتصر على الأجناس ويُهمل الأرض والعادات، كما أنه إذ يتتبع الأحداث 

السياسية والقوانين، لا يُلقي بالً إلى الأفكار والعادات. أما الإضافة الثانية المهمة لميشليه، فهي ابتكاره مفهوم النهضة كحقبة جديدة، 

فقبله لم يكن مفهوم النهضة يستقل بذاته، بل كان وصفًا أكثر من أي شيء آخر، ولم يُرسم المفهوم كاسم لحقبة إلّ معه. كذلك، كان 

 ،((6("Renaissance  المؤرخون يتحدثون عن نهضة فنية أو علمية، أما مع ميشليه، فقد "كبر المفهوم من الصيغة الصغيرة إلى صيغة كبيرة

لكن ستكون هذه الإضافة، تحديدًا، محل إعادة نظر مع واحد من أهم مؤرخي المدرسة، المؤرخ الفرنسي جاك لوغوف، حيث رأى في 

كتابه هل يجب تقطيع التاريخ شرائح؟ أن فترة النهضة هي حلقة في العصر الوسيط، ولم تكن من العصر الحديث؛ فهذا الأخير بدأ في 

القرن الثامن عشر مع الثورة الصناعية في الاقتصاد، وفلسفة الأنوار في الفكر)6)).

التي  التعظيمية  الفخمة  المنتمين إلى هذه المدرسة به، والألقاب  افتتانُ المؤرخين  ما يدل على تأثير ميشليه في مدرسة الحوليات 

الذي خصص  لوسيان فيفر  أما  نورا.  بيير  بتعبير  القدوس"  الجديد"، وهو "الأستاذ  التاريخ  لوغوف "نبي  أسبغوها عليه، فهو بحسب 

التاريخ" في نظر  بـ "أستاذ تاريخ الإحساس والعقليات"، ثم إنه "شاعر  1943-1944، فيلقبه  له ثلاثين محاضرة في السنة الأكاديمية 

.Emmanuel Bernard Le Roy Ladurie إيمانويل لوروا لادوري

أما تأثير هنري بير، فكان مباشًرا في الجيل الأول من مدرسة الحوليات، نظراً إلى قربه الزمني من أبنائه، ويكفي هنا أن نورد شهادة 

فرناند بروديل التي أوردها حبيدة في كتابه الكتابة التاريخية، حيث يقول: "هذا الرجل هو إلى حدٍّ ما الحوليات قبل نشوئها منذ سنة 

1900، أو ربما منذ 1890")6)). وأهم ما نجده في الحوليات، مما زرع بذوره هنري بير، منهجية "التركيب"؛ إذ كان بير من أوائل الذين 

دعوا إلى هدم الحواجز بين علوم الإنسان والتبشير بالتناهج عن طريق تقريب هذه العلوم الإنسانية بعضها من بعض حتى تتعاضد، 

59	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 65.

60	 المرجع نفسه، ص 69.

61	  Jacques Le Goff, Faut-il vraiment découper l'histoire en tranches? (Paris: Seuil, 2014).

62	 حبيدة، الكتابة التاريخية، ص 52.



19

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

فتسلط أضواء كاشفة على الواقع الإنساني في شموليته وتركيبه، ولعل مجلته التركيب التاريخي تحيلنا مباشرة على هذا الهم المعرفي، 

يقول حبيدة: "سعى هنري بير لإيجاد حل لمأزق التاريخ بجر المؤرخين نحو نقاش معرفي يتمرّد على الحواجز الممتدة بين علوم الإنسان 

وينحو باتجاه تركيب تاريخي يشمل كافة العلوم الإنسانية والاجتماعية من خلال مجلة التركيب التاريخي")6)).

لنلق الآن نظرة على الملابسات السياسية والاجتماعية التي ظهرت فيها مدرسة الحوليات ومجلتها حوليات التاريخ الاقتصادي 

والاجتماعي، حيث أشار لوغوف في كتاب التاريخ الجديد إلى العلاقة بين صدور مجلة الحوليات في عام 1929 والأزمة الاقتصادية)6)). 

فهذا التزامن يبدو مقنعًا، خصوصًا أن المجلة تحمل اسمه حوليات التاريخ الاقتصادي والاجتماعي. وهكذا، فالمجلة - والمدرسة من 

ورائها - جاءت لتجيب عن التحديات الاقتصادية للمجتمع الأوروبي الذي سيعيش واحدة من أشدّ الأزمات التي هزّت الغرب، غير أن 

1929؛ إذ اندلعت هذه الأخيرة في  الحوليات بأزمة عام  العامل، إنه يشكك في ارتباط ظهور مجلة  فرانسوا دوس يقلّل من قيمة هذا 

تشرين الأول/ أكتوبر 1929، بينما صدر العدد الأول من المجلة في كانون الثاني/ يناير، وكان فرانسوا يضيف معطيَين إلى هذا التحديد: 

أولهما الإشارة إلى حدس المؤرخين؛ فقبل تفجر الأزمة الاقتصادية على نحو جلي، كانت هناك بوادر وإرهاصات سبقتها، ونقاش طاغٍ 

على المجال الاقتصادي. أما ثانيهما، فهو رَبْط نجاح المجلة بتعطّش الناس إلى فهم الآليات المتحكمة في السياق الاقتصادي، وهو ما 

قامت به هذه المجلة التي تخصصت في الاقتصاد، وليس هذا فحسب، بل نجد لدى المجلة مسايرة كبيرة للتغيرات وقدرة على التأقلم)6)).

غير أن هذا ليس كل شيء؛ فالالتجاء إلى الاجتماعي والاقتصادي يحيلنا على حقيقة أخرى، هي رفض جيل الثلاثينيات عمومًا 

للحياة السياسية، فقد كان هناك نفور ونبذ كبيران لمؤسسات الدولة بكل تجلياتها، من مؤسسات وبرلمان وانتخابات، وتطلّع إلى أفق آخر. 

يقول فرانسوا: "إن رفض السياسة جليٌّ أيضًا لدى مارك بلوخ ولوسيان فيفر، فقد طوّرا منهجًا يتمحور حول الاقتصادي والاجتماعي، 

مهملين بصورة كلية الحقل السياسي")6)).

ساهمت هذه الرؤية الأخيرة الرافضة للسياسة بوصفها ممارسة، إلى حد بعيد، في تحديد الرؤية التاريخية لمدرسة الحوليات، فقد 

قامت، كما يقول فرانسوا سيميان، على رفض "أصنام قبيلة المؤرخين"، وهذه الأصنام نابعة، في الحقيقة، من تمركز المؤرخ في الماضي 

على السياسة، "الصنم السياسي" و"صنم الفردية"، وهو التقليد التاريخي الذي سار عليه معظم المؤرخين من خلال التمركز حول الفرد 

مثل  أخرى،  بأبعاد  الاهتمام  من  أكثر  تواليها  في  تجري  التي  بالأحداث  الاهتمام  أي  الحدث")6))،  "صنم  ثم  للتاريخ،  صانعًا  باعتباره 

الذهنيات أو الأنثروبولوجيا التاريخية أو الجغرافيا التاريخية ... إلخ)6)).

لكن في هذا السياق، دائمًا، يطفو عامل آخر لم يحدّد توجهات الحوليات فحسب، بل حدد كذلك جيل الشباب في الثلاثينيات 

اليقينيات  رأس هذه  أنفسهم، وعلى  إلى  الأوروبيين  يقينيات  التي زعزعت، من جهة،   )1918-1914( الأولى  العالمية  الحرب  إنه  أيضًا، 

"المركزية  والمؤرخين عن فكرة  المفكرين  أنظار  أخرى، صرف  للتاريخ، ومن جهة  التقدمي  المنحى  الأنوار عن  منذ عصر  ما كان سائدًا 

الأوروبية"، وانبرى المؤرخ يهتم بحضارات أخرى، بل إن اليأس بلغ ببعضهم مبلغه، فتحدث عن "سقوط الغرب"، كما عنْون أوسفالد 

63	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 71.

64	 يقول لوغوف: "ليس من باب الصدفة أن تنشأ مجلة الحوليات سنة 1929 وهي سنة اندلاع الأزمة العالمية الكبرى". جاك لوغوف، التاريخ الجديد، ترجمة الطاهر 

المنصوري )بيروت: المنظمة العربية للترجمة، 2007(، ص 85.

65	  François Dosse, L'histoire en miettes: Des Annales à la nouvelle histoire (Paris: La Découverte, 2005), p. 14.

66	  Ibid., pp. 16-17.

67	 "وكان هذا هو الوقت نفسه الذي تعهدت فيه مجلة الحوليات بنقد فكرة الحدث التاريخي نقدًا لا هوادة فيه". ينظر: لوغوف، ص 88.

68	  Dosse, pp. 21-22.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

20

شبنغلر Oswald Spengler أحد كتبه، فبالنسبة إلى المؤرخ "عنى ذلك إفلاس التاريخ - المعركة أو التاريخ السياسي العسكري الذي لم 

يعرف أن يمنع البربرية")6)).

يتم التمييز عادة في مدرسة الحوليات بين ثلاثة أجيال؛ جيل المؤسّسَيْ، وهما مارك بلوخ ولوسيان فيفر، ثم يأتي بعده الجيل الثاني 

مجسّدًا، خصوصًا، ببروديل، ثم الجيل الثالث مثل لوغوف وإيمانويل لوروا لادوري وغيرهما، وهذا التقسيم هو ما التزم به واحد من 

أهم مؤرخي تاريخ مدرسة الحوليات وتموّجاتها، ولا سيما فرانسوا دوس في كتابه التاريخ المفتت: من الحوليات إلى التاريخ الجديد، 

فلو ألقينا نظرة من فوق على تصميم هذا الكتاب، فسنجده مقسّمًا أربعة أقسام: ما قبل تاريخ الحوليات، وبعده زمن مارك بلوخ ولوسيان 

فيفر، وهو فصل كما هو واضح مخصص للرائدين الأولين، وبعده سنوات بروديل Les années Braudel، حيث خصّصه الباحث لرؤية 

بروديل للتاريخ والسياق التاريخي والملابسات الواقعية لما كتبه، ثم الفصل الأخير "التاريخ المفتت"، ولا يخفى أن الباحث سمّى الجيل 

الثالث بهذا الاسم بسبب التشظّي الكبير الذي حدث داخل المدرسة، وتباين الاهتمامات التي أدّت إلى تفتت التاريخ، وفقدان هويته 

إلى حدٍّ ما.

وُلد فيفر في عام 1878، وتلقّى ثقافته بوصفه مؤرخًا في نانسي، ثم في باريس في مدرسة المعلمين العليا والسوربون، وعُيّ في عام 

1919 أستاذًا في ستراسبورغ، ثم في الكولاج دي فرانس في عام 1933. كان له اهتمام من نوع خاص بأفكار القرن السادس عشر، ومن 

أهم أعماله كتاب: مارتن لوثر، ومسألة اللاإيمان في القرن السادس عشر: دين رابليه ... إلخ. وكتب متأثراً بالجغرافيا الفيدالية 

)نسبة إلى فيدال( كتابًا عن العلاقة بين الأرض والإنسان بعنوان الأرض والتطور البشري)7)).

التاريخية  الكتابة  بشأن مميزات  الملاحظات  إبداء بعض  يمنعنا من  لن  لكن هذا  الحوليات كله،  منهج  ما يلي سمات  سنرى في 

لدى فيفر؛ فمن جهة، دعا إلى استبعاد التخصص الضيق وكسر التخندق داخل المباحث ذات المجال المحدود، وفي المقابل إطلاق مبدأ 

تداخل العلوم والتكامل في ما بينها، وكما يقول خالد طحطح: "لقد ركّز على العمل الجماعي، وعلى مفاهيم التعاون والتقارب، والانفتاح 

والتداخل، والتكامل بين التخصصات بدل الذوبان والاندماج الكامل")7)). أما الميزة الثانية، فهي الانتقال من مجال المناظرات النظرية 

إلى إجراء الأبحاث الميدانية الجماعية.

الحلقات  وبعض  للمعلمين،  العليا  المدرسة  تعليمه في  فيفر،  مثل  تابع،  ثم   ،1886 عام  بلوخ في  وُلد  بلوخ.  مارك  إلى  الآن  لننتقل 

الدراسية في جامعات ألمانية منذ عام 1919. أما المناصب التي تقلّدها، فهي عمله أستاذًا في جامعة ستراسبورغ، وقد مهّدت له العلاقات 

المجتمع  التاريخية:  أعماله  وأهم  الإنسانية،  العلوم  تكامل  أخرى في تحقيق مشروع  أساتذة من تخصصات  التي عقدها مع  الجيدة 

الإقطاعي )1936(، وكتب في أيام الحرب الفرنسية - الألمانية التي انتهت بإعدامه من النازية في عام 1944، مخطوطة بعنوان تمجيد 

التاريخ أو مهنة المؤرخ )1941(، وفيها يدافع عن رؤيته الجديدة للتاريخ، ضدّ بعض رواد المدرسة الوضعية، مثل لانجلوا وسينيوبوس 

التي تعلي من شأن الوثيقة المكتوبة بوصفها دعامة وحيدة للتاريخ.

أهم ما يميز بلوخ دعوته إلى توسيع مفهوم الوثيقة، فخزان الوثائق مهما كان كبيراً لا يكفي المؤرخ لمقاربة الحقيقة التاريخية؛ 

لذا لا بد من إعارة المآثر والمخلّفات الأخرى الشاهدة الاهتمام. كما يدعو، مثل زميله فيفر، إلى دعم المؤرخ بثقافة منوعة، وإلى عدم 

69	 كوثراني، ص 200.

70	 يقول حبيدة: "اغترف لوسيان فيفر من معين الجغرافيا الفيدالية )نسبة إلى فيدال دو لابلاش( ليكتب مؤلفات زاوجت من حيث التصور بين الزمان والمكان والإنسان". 

ينظر: حبيدة، المدارس التاريخية، ص 76.

71	 خالد طحطح، الكتابة التاريخية )الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2012(، ص 91-90.



21

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

الاقتصار على التاريخ؛ أي بعبارة كوثراني: "يُلحّ مارك بلوخ على تكوين ثقافة عامة وصلبة لدى المؤرخين الناشئين، ففضلً عن العلوم 

الضرورية المساعدة لنقد الوثائق، يطالب بالإلمام وفقًا للاختصاص وحقل الاهتمام بالآثار والجغرافيا والإحصاء والديموغرافيا والاقتصاد 

وعلم الاجتماع والألسنية")7)).

المؤرخ الآخر الذي يُعدّ من أعمدة مدرسة الحوليات، والذي سيتولّ إدارة المجلة بعد وفاة فيفر هو المؤرخ الفرنسي فرناند بروديل 

الذي ولُد في عام 1902، وتوفي في عام 1985، عن عمر يناهز ثلاثة وثمانين عامًا، أنجز اختصاصه العالي في التاريخ، ثم اشتغل في الجزائر 

عشر سنوات، بين عامي 1923 و1932. وقد كانت إقامته في الجزائر هي التي عرّفته إلى "المتوسط"، كما يقول بعض المؤرخين. وسيكون 

.La  longue durée هذا المجال الجغرافي هو موضوع أطروحته الشهيرة التي سيخضع فيها المجال لمفاهيمه المنهجية، مثل الأمد الطويل

الرؤية  عكس  على  المدرسة،  هذه  تتبنّى  إذ  الزمنية؛  بالرؤية  ولنبدأ  الحوليات،  لمدرسة  المنهجي  التصور  على  الأضواء  بعض  لنلق 

الوضعية التي تعتبر الماضي مجرد فضول لا علاقة له بالحاضر وقضاياه، رؤية ارتدادية، أو بالأحرى ترى أن هناك علاقة جدلية بين 

الماضي والحاضر، فبقدر ما يساهم الماضي في إنارة الحاضر، يساهم الانطلاق من الحاضر - إضافة إلى أنه ضرورة حتى يكون للتاريخ 

انتقال من الأقل غموضًا، الحاضر، إلى الأكثر حلكةً وظلامًا،  الراهن - في فهم الماضي أيضًا؛ إنه، كما يقول بلوخ،  الواقع  حضور في 

الماضي)7)). ويعتبر دوس هذا الربط بين الحاضر والماضي أهم ابتكارات المدرسة الحولية، على عكس المقاربة الوضعية التي يصفها دوس 

بالماضوية  Passéiste، أي تدرس الماضي من أجله فقط، من دون أن يكون هناك أي خيط ناظم يوحّد الماضي والحاضر، إنه كما يقول: 

"تكوين تاريخ يتّخذ كحقل، ليس الماضي فحسب، بل المجتمع المعاصر")7)). ونجد فيفر يُقرّ بالحقيقة نفسها، بنفي أن يكون بين الحاضر 

والماضي أيّ قطيعة. يقول دوس أيضًا: "بين الماضي والحاضر ليس هناك عازل، تلك هي أنشودة الحوليات")7)).

لعل أهم سمة منهجية لمدرسة الحوليات، كما يوحي بذلك كتاب محمد حبيدة المدارس التاريخية، هو "التناهج"، أي  التداخل 

التكاملي بين العلوم الإنسانية، ولنحاول هنا أن نكشف عن بعض أوجه هذا التناهج.

قد يبدو، أول وهلة، أن العلم الذي أقرّت الحوليات باستفادتها منه، خاصةً لدى المؤرخين المؤسسين، هو علم الجغرافيا، ولا سيما 

الجغرافيَّان فيدال دو لابلاش Vidal de La Blache وألبرت دومنجون Albert Demangeon، لكنْ ثمة علوم أخرى استفادت منها 

كثيراً، مثل علم النفس الذي هو العلم الأساس في دراسة العقليات، بل إن هذه الأخيرة لم تكن لتُدشّن بوصفها مبحثًا تاريخيًا لولا 

علم النفس ومفهوم "اللاوعي الجمعي". يقول ميشيل فوفيل: "إن حركة تاريخ العقليات مرت من مقاربة تعالج تاريخ الثقافات أو 

الفكر الواضح إلى مجال أشدّ خفاءً. وكما يقول فيليب أرياس Philippe Ariès، يلامس المواقف الجماعية التي تظهر في شكل أفعال 

اللاشعور هو مفهوم فرويدي،  المتجذرة")7)). وقد لا يخفى أن مفهوم  للتمثلات  اللاشعوري  الصدى  أو حتى مجرد، ذلك  وإشارات، 

الملوك  واقتناص ما يثوي وراء الأحلام هو كذلك من أدوات الاشتغال في التحليل النفسي ... إلخ، ونجد هذا واضحًا في كتاب بلوخ 

عند  نجده  نفسه  والأمر  الواعية.  الذهنية غير  للتمثلات  والرمزية  الجماعية  الممارسات  فهناك يصف  يقول دوس،  العجائبيون، كما 

72	 كوثراني، ص 208.

73	  Marc Bloch, Apologie pour l'histoire ou métier d'historien (Paris: Armand Colin, 1997), p. 65.

74	  Dosse, p. 60.

75	  Ibid., p. 62.

76	  Michel Vovelle, "Y a-t-il un inconscient collectif?" La pensée, no. 205 (Juin 1979); Michel Vovelle, Idéologies et mentalités (Paris: La 
Découverte, 1985), pp. 85-100.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

22

فيفر؛ يقول مؤرخ مدرسة الحوليات: "لقد كان علم النفس هو الملهم الكبير للوسيان فيفر الذي ينادي بتاريخ العواطف والحب والموت 

والعطف والقسوة والفرح والخوف ]...[")7)).

"أنثروبولوجيا  اسم  الدراسات  هذه  وأخذت  الحوليات،  لمدرسة  التاريخية  الأبحاث  أيضًا،  الأنثروبولوجية،  الدراسات  ألهمت 

المدرسة  غارة  مع  ستتراجع  دراسات  وهي  الأنوار،  عصر  في  أنثروبولوجية  دراسات  إلى  يشيرون  الباحثين  بعض  أن  صحيح  تاريخية". 

الوضعية التي ترى أن "المظاهر ذات البعد التاريخي هي تلك التي تبرز، عن قرب أو بعد، القائمين على السلطة ورؤيتهم للمجتمع")7))، 

إلّ أن ظهور المبحث بوصفه تخصصًا قائمًا يدين لمدرسة الحوليات، كما يقول أندري بورغيير: "حث مؤسسو الحوليات المؤرخين للخروج 

بدورهم من الدواوين الوزارية والمجالس البرلمانية من أجل ملاحظة مباشرة للمجموعات الاجتماعية والبنيات الاقتصادية، وباختصار 

دراسة المجتمع في العمق")7)). وعلى سبيل الاستطراد، لا يخفى أن الأنثروبولوجيا هي نفسها تفتح آفاقًا للبحث التاريخي؛ إذ تتقاطع 

مع تخصصات أخرى، وهكذا، تنسج الأنثروبولوجيا نفسها، بوصفها تخصصًا وعلمًا مساعدًا، خيوطًا مع الاقتصاد والثقافة ... إلخ، فلو 

أخذنا على سبيل المثال تاريخ الأغذية، فسنجد أنفسنا أمام معطيات اقتصادية وثقافية واجتماعية كذلك، إذ إن طبيعة الخبز المستهلك 

قبل الثورة الفرنسية كانت تعبّ، قبل كل شيء، عن تراتبية اجتماعية، وهذا مثال بسيط، وإلّ فإنه كما يقول بورغيير بتعميم: "يلتقي 

في تطور السلوكيات الغذائية التاريخ الاقتصادي والتاريخ الاجتماعي وتاريخ الأنساق الثقافية. وفي واقع الأمر، تكمن المهمة الدقيقة 

ملاحظة  من  العيش  مستوى  تحسن  إدراك  يمكّننا  نفسه،  الإطار  في  ودائمًا  الملتقيات")8)).  هذه  إلى  التنبه  في  التاريخية  للأنثربولوجيا 

علاقتها بتاريخ الجسم، وبالضبط "الارتفاع في القامات الطويلة والتقدم الاقتصادي")8)) ... إلخ.

ولم يكن هذا الاهتمام المتزايد بالأنثروبولوجيا التاريخية الذي أدّى إلى تفتت التاريخ وليد الصدفة، بل استجابة، ممزوجة بيأس 

كبير، لـ "فعفعة" الأحداث الدرامية الواقعة لتصور الإنسان الأوروبي، خصوصًا المؤرخ، لفكرة التقدم، إنها "نهاية التقدمية")8)). وضاعفت 

"فكرة أزمة التقدم إحياء ثقافات ما قبل التصنيع، فانغمس التاريخ الجديد في البحث عن التقاليد وأعطى قيمة للزمن الذي يتكرر")8)).

ثمة سمة منهجية أخرى بمنزلة روح تسري في جسد هذه المدرسة، هي رفض الانغلاق الأيديولوجي، ونقصد بالانغلاق الأيديولوجي 

هنا قراءة التاريخ في ضوء تصور أيديولوجي جاهز، يكون في العادة مأخوذًا من دراسة مجتمع ما، فيتم فرض قوالبه، قسًرا، على مجتمع 

ويرفض  إلخ(.   ... فلسفة  )دين،  إطلاقيات  من  حقيقتها  تستمد  نظرة  من  نابعًا  يكون  أو  أخرى،  بخصوصية  التاريخ  فيه  اتّسم  آخر 

المؤرخون الفرنسيون الحولياتيون بدءًا فلسفة التاريخ؛ وذلك لأن هذا الأخير يميل إلى التعميم، أي تعميم الأحكام بشمولية متسرعة، 

من دون مراعاة الفروق بين تاريخ وآخر، وهذا ما يطبع عمومًا فلسفة التاريخ الألمانية، وهو ما نجده عند هيغل وماركس وغيرهما، يقول 

دوس: "للمؤرخين الفرنسيين تقليد هو النفور من الفلسفة")8)). وكما يقول فيفر، لا يوجد منهج مجرد، بل إنّ الأفكار تستخلص من 

التاريخ نفسه.

77	  Dosse, p. 79.

78	  حبيدة، الكتابة التاريخية، ص 187.

79	 المرجع نفسه.

80	  المرجع نفسه، ص 197.

81	 المرجع نفسه.

82	  Dosse, p. 164.

83	  Ibid.

84	  Ibid., p. 54.



23

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

لعل رفض هذا التوجه هو الذي يضيء ذلك الرفض العنيد للماركسية من الحولياتيين حينما تتحوّل إلى دوغمائية، وأحيانًا بسخرية 

لاذعة؛ إذ يصف إيمانويل لوروا لادوري الماركسية باللفافة، أما فيفر، فيرى أن قراءة كتاب فريدريك إنغلز عن حرب الفلاحين تسمح 

له بمعرفة إنغلز نفسه، في حين أن معرفة الفلاحين فهي مجرد مزحة، وأن كتابه هذا تجاوزه الزمان. ومن المؤكد أن رفض الحولياتيين 

الماركسية، راجع إلى نفحتها التبشيرية العالية، وتلك الطوباوية أيضًا التي تظهر عليها، والحدّية الصارمة التي تقسم الناس إلى أشرار 

وطيبين، والمؤرخ كما يقول فيفر ليس قاضيًا ولا ينبغي أن يكون كذلك.

بمجاله  الإنسان  علاقة  ففي  المتعددة)8)).  الأزمنة  ابتكار  هو  به  جاء  ما  أهم  إن  القول  فيمكن  بروديل،  إلى  وجهنا  يممنا  إذا  أما 

الجغرافي، نكون أمام بنية شبه ثابتة وزمن طويل لا يتحرك، وأمام الظواهر الاقتصادية، مثل حركية الأسعار وما شابهها يكون التاريخ 

دوريًا. أما الأحداث اليومية ذات الصبغة السياسية، أو التاريخ التقليدي، فتخضع للزمن القصير. يقول بروديل في مقدمة كتابه المتوسط 

والعالم المتوسطي في عصر فيليب الثاني: "يقسم هذا الكتاب ثلاثة أبواب، كل واحد يُعدّ في ذاته محاولة في التفسير. الأول يتعلق 

بتاريخ شبه ثابت، تاريخ الإنسان في علاقاته مع الوسط الجغرافي المحيط به، تاريخ بطيء السيل والتحول، مكوّن في الغالب من رجوعات 

لم  إذا  عن طيب خاطر،  نقول  وقد  الإيقاع،  بطيء  تاريخ  يمتد  الثابت  التاريخ شبه  وفوق هذا   ]...[ باستمرار  متكررة  وحلقات  ملحة 

تنحرف العبارة عن معناها الكامل، تاريخ اجتماعي ]...[ وأخيراً باب ثالث مخصص للتاريخ التقليدي")8)).

يلفت المؤرخ حبيدة إلى سر اهتمام بروديل بالبنى التي تتجاوز الخبر، فالمؤرخ الفرنسي في أسره في ألمانيا، وهو يتابع نشرات الأخبار، 

لم تكن الأحداث تُشبِع فضوله المعرفي، وكان يبحث خلف ضوضاء هذه الأحداث عن الثابت، يقول حبيدة: "كان الشك في قدرة الخبر 

على التمكين من الفهم هو المنطلق. في الأسر لدى الألمان، إبان الحرب العالمية الثانية، وهو يتابع أخبار مجريات الحرب، تبيّ له إلى 

أي حد يبقى الخبر عابراً، لا يتيح إمكانية الإمساك بما هو أساسي")8)). كان بروديل يبحث، كما يقول هو نفسه، عن "نظرة الإله"، ولا 

شك في أنه يضمر هنا بوعي، أو من دون وعي، رؤية لاهوتية، وهو ما عبّ عنه علماء الكلام والفلاسفة قديمًا بمعرفة الله للجزئيات، 

وهي إشكالية أثارت الكثير من النقاشات، وتناهت إلى ابن رشد الذي حاول أن يحسم الخلاف بشأنها، بقوله إن الله يعرف الجزئيات 

على نحو كلي. يقول بروديل: "بالنسبة إلى الإله، السنة لا تعني شيئًا، والقرن مجرد رمشة عين")8)).

الثابتة،  بالأنساق  اهتمامها  البنيوية من حيث  المدرسة  الذي كرّسته  المنحى  إنه  الثبات،  البروديلي إلى  النزوع  لهذا  آخر  ثمة وجه 

بعبارة أخرى أكثر وضوحًا،  التوصل إلى حقائق أنثروبولوجية؛  التاريخ من أجل  واعتقد كلود ليفي شتراوس أن الأنثروبولوجيا تستثمر 

وللأنثروبولوجيا  الوعي  فللتاريخ  اللاوعي،  في  مُحتجب  هو  ما  ينكشف  خلاله  ومن  الإنساني،  النشاط  في  واعٍ  هو  بما  التاريخ  يهتدي 

اللاوعي، التاريخ متذبذب لكن خلفه تثوي بنية لاواعية ثابتة، يقول شتراوس: "تهدف الإثنولوجيا إلى الوصول عبر الصورة الواعية 

الهندسة  من  نوعًا  علاقاتها  دراسة  عبر  تقدم  التي  اللاواعية  الممكنات  جرد  إلى  صيرورتهم  في  البشر  يتمثلها  التي  والمختلفة  والمنوعة 

المنطقية لتطورات تاريخية، قد تبدو غير مرئية، لكن ليست أبدًا اعتباطية بالضرورة")8)). ويشير شتراوس في السياق ذاته، مباشرة بعد هذه 

الفقرة، إلى أن هذا التحديد لتخوم كل من التاريخ والإثنولوجيا استلهمه من عبارة شهيرة لكارل ماركس، حيث يقول: "الناس يصنعون 

85	 حبيدة، كتابة التاريخ، ص 68.

86	  Fernand Braudel, La Méditerranée et le monde méditerranéen à l'époque de Philllipe II, tome 1 (Paris: A. Colin, 1982), pp. 13-14.

87	  حبيدة، المدارس التاريخية، ص 92.

88	  F. Braudel, Une leçon d'histoire (Paris: Arthaud- Flammarion, 1986), p. 7.

89	  Claude Lévi-Strauss, Anthropologie structurale (Paris: Librairie Plon, 1958), pp. 30-31.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

24

تاريخهم، لكنهم لا يعون ذلك"، فيعلق شتراوس أن الشطر الأول من عبارة ماركس هو مجال اشتغال المؤرخ، بينما الشطر الثاني هو 

مجال اشتغال الأنثروبولوجي، ومن ثم لا ينفصل التاريخ عن الإثنولوجيا)9)).

والضبابية وعدم  اللبس  والتاريخ يكمن بعض  الإثنولوجيا  الفاصلة بين  الحدود  تجدر الإشارة إلى أن في رؤية شتراوس إلى هذه 

الوضوح؛ ذلك أن شتراوس يذكر أن بعض الكتب التاريخية الجيدة لا تغفل الإشارات اللاواعية وتدرس هذا البعد )وهو الذي يطلق 

لوسيان  السيد  "إن  يقول:  إذ  السادس عشر؛  القرن  الكفر في  مشكلة  فيفر  بكتاب  مثالً  العقليات(. ويضرب شتراوس  تاريخ  عليه 

فيفر في كتابه مشكلة الكفر في القرن السادس عشر لا يني يستعين بالمواقف النفسانية وبالبنى المنطقية التي لا تسمح دراسة الوثائق، 

شأنها شأن دراسة النصوص المحلية، بوضع اليد عليها إلّ بصورة غير مباشرة؛ إذ إنها بقيت تغيب دائمًا عن وعي الذين كانوا يتكلمون 

أو يكتبون")9)).

يشتبك المؤرخ الفرنسي بروديل اشتباكًا معرفيًا مثمراً مع الأنثروبولوجي شتراوس بشأن تصور البنية، إنه لا ينفي وجود بنى، لكنه 

التاريخ والعلوم الاجتماعية: الأمد الطويل يقدّم تصوّراً تاريخيًا للبنى يختلف عن الملاحظ الاجتماعي. فبالنسبة إلى هذا  في دراسته 

الأخير، البنية تنظيم، نسق منسجم، روابط شبه ثابتة بين الوقائع والكتل الاجتماعية)9)). أما بالنسبة إلى المؤرخ، فإنّ بروديل يرى أن 

البنية تركيبة، هندسة، إنها بعبارته: "واقع ينهكه الزمن ويقوده على نحو بطيء جدًا؛ إذ إن بعض البنيات تصير، بفعل صموده زمنًا طويلً، 

عناصر ثابتة على مدى أجيال، فتثقل كاهل التاريخ وتعرقله")9)).

يضعنا هذا التحديد البروديلي المبدع لمفهوم البنية أمام ملاحظتين. فمن جهة، نرى بروديل يضفي بُعدًا زمنيًا على مفهوم البنية، 

فهذه الأخيرة هي ما يبقى زمنًا طويلً ويتحدّى التغيير. ومن جهة أخرى، يمكن أن نلحظ كذلك أن البنية في تصور بروديل إكراه يعرقل 

التاريخ ويثقل حركته. عن الملاحظة الأولى يقول كوثراني: "واضح أن بروديل يعطي البنية بعدًا زمنيًا، تاريخيًا، هي جزء في كل الأحوال 

من زمن دائم ولكنه غيره أبدي")9)). وعن الملاحظة الثانية، أي تحوّل البنى إلى عوائق، يقول حبيدة: "يرتبط مفهوم الزمن الطويل هذا 

ارتباطًا شديدًا بمفهوم آخر هو البنية. ومعنى ذلك أن الزمن الطويل هو تاريخ بنيات مادية وذهنية ضاربة في أعماق الماضي ومستعصية 

على التاريخ")9)).

أما تقسيم شتراوس للظواهر الإنسانية إلى واعية ولاواعية، فإنّ المؤرخ بروديل يعلق عليه بالقول إن هذا التمايز صعب، وقد يكون 

عشوائيًا، وإن ما نعتبره لاواعيًا قد يكون معطى لنا بوضوح أكثر مما نتصوّر، ومن هنا، فالتقسيم إلى واعٍ ولاواعٍ غير مبرر علميًا)9)).

مع الجيل الثالث، جيل لوغوف، نكون مع طفرة إبستيمولوجية جديدة في الكتابة التاريخية، حيث طغى على هذا الجيل التاريخ 

الأنثروبولوجي، وتشظّى موضوع التاريخ حتى كاد يفقد هويته، ومن هنا سمّاه المؤرخ دوس "التاريخ المفتت"، لكن السمة البارزة لهذا 

التاريخ هو الانتقال من الاهتمام بما هو ظاهر قابل للحساب، إلى ما يتوارى خلف الوعي، أو بعبارة حبيدة: "انتقل بالكتابة التاريخية من 

90	  Ibid., p. 31.

91	  Ibid.

92	  F. Braudel, "Histoire et sciences sociales: La longue durée," Annales ESC, no. 4 (1958), p. 731.

93	  Ibid.

94	 كوثراني، ص 229.

95	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 93.

.Braudel, "Histoire et sciences sociale," p. 740 كوثراني، ص 230؛ 	96



25

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

البحث في حياة الناس من زاوية الكم والرقم إلى ما هو كيفي ورمزي")9)). فبالنسبة إلى لوغوف، فإن ما يبدو مرتجلً، لاإراديًا، وغير واعٍ 

ا على تحدي التاريخ المادي  به، يشهد على الصدى الطويل لأنساق الفكر)9))، على أنه لا بد من التأكيد هنا أن الاهتمام بالرمزي جاء ردًّ

ا ما يسميه "البنى الفوقية"، وهو رد لا نستبعد أن يكون مؤطّراً بصراع أيديولوجي أعمق، ورغم ذلك، فإنّ  الذي يستبعد استبعادًا تامًّ

لوغوف يُلبِسه لباسًا معرفيًا؛ إذ يرى أن المتخيل يغذّي الإنسان، فهو "ظاهرة جماعية، اجتماعية، تاريخية. وتاريخ من دون متخيل هو 

تاريخ مبتور ومفصول عن الواقع")9)).

يختم حبيدة كتابه بفصل عنوانه "عودة الحدث التاريخي"، وقبله "المنعطف النقدي". ويشير هذان العنوانان إلى محاولات المراجعة 

الإبستيمولوجية لحصيلة ما أنجزته مدرسة الحوليات مع أجيال ثلاثة، وكان بيرنار لوبوتي رائدًا للجيل الرابع، جيل المراجعات وإعادة خلط 

البحث تسبب في فقدان  الفوضوي لموضوعات  التاريخ: "التعدد  إبستيمولوجية سقط فيها  أزمة  بوجود  مُقرًّا  لوبوتي،  إذ يقول  الأوراق؛ 

بريق التاريخ")10)). ويتجلّ وعي المؤرخين بانزواء التاريخ كتخصص، في مقابل اتساع رقعة التخصصات الأخرى على حسابه في إعادتها 

والعلوم الاجتماعية.  التاريخ  الحوليات:   1994 استحال في عام  الذي  المجلة  نفسه وحضوره في عنوان  التاريخ  إلى مفهوم  الاعتبار 

يقول حبيدة عن هذا التغيير الدال: "ما يلاحظه المتتبع لهذا الموضوع هو أولً حضور كلمة تاريخ في التسمية الجديدة، وثانيًا إرادة تجاوز 

التاريخ واستعادة مرجعياته  بـ: ضرورة حفظ هوية  العدد الأول  افتتاحية  والتذكير، كما هو مبيّ في  السابق،  الجيل  الذي تركه  الإرث 

المنهجية الأساسية")10)).

شكلت ثمانينيات القرن الماضي منعطفًا إبستيمولوجيا في مدرسة الحوليات؛ إذ تعالت أصوات من الداخل والخارج تنبه لأزمة التاريخ 

من حيث التصور والكتابة)10))، وقد عُرِفت في الوسط الفرنسي بأزمة الشك، وباسم المنعطف النقدي، وامتدت تأثيرات هذا الانحباس 

التاريخية  الثالث من مدرسة الحوليات في التوجهات  الإبستيمولوجي إلى باقي حقول العلوم الإنسانية. ومع ذلك، يبقى تأثير الجيل 

الجديدة حاضًرا، فلا ننكر أن هذا الجيل فتح آفاقًا واسعة في مجالات البحث التاريخي خارج فرنسا وأوروبا، فقد "ازدهر التاريخ المنظور 

إليه من أسفل، خصوصًا لدى المؤرخين الإنجليز والألمان والإيطاليين؛ وضخّ هؤلاء دماء جديدة في حقل الإسطوغرافيا من خلال تجاوز 

مقاربات التاريخ الجديد وتأثيرات التيار البنيوي. فعلى عكس مقاربات الماكروتاريخ، بدأ الاهتمام بالمهمشين، وبالأشخاص المغمورين 

من البسطاء والفقراء والعبيد والمنحرفين. وتأثر هؤلاء المؤرخون بالأنتربولوجيين والسوسيولوجيين من جامعة شيكاغو تحديدًا")10)). ثم 

تعدّدت أبحاث التاريخ في الهيستوريوغرافيات الأوروبية بعد ذلك، فقد برز إلى جانب التاريخ من أسفل في إنكلترا تيار الميكروتاريخ في 

إيطاليا؛ إذ أطلقت مجموعة من المؤرخين الشباب الإيطاليين الأكثر انفتاحًا على الثقافات الشعبية، في خضم تيار السبعينيات، تصوراً 

لوغوف)10)).  ذكر  ما  بحسب  شخصي،  هو  وبما  الخاصة،  الحياة  بمواضيع  يهتم  تاريخ  الأنثروبولوجيا،  من  ا  جدًّ قريبًا  مجهري  لتاريخ 

واستطاع هذا الطرح الميكروتاريخي فرض نفسه على الساحة التاريخية، وأصبح للمصطلح صدى رائج حتى في فرنسا، وكذا في إسبانيا 

وأميركا اللاتينية أيضًا. وفتح هذا الجيل الجديد من المؤرخين، بفضل أعماله المتميزة، نقاشًا واسعًا داخل إيطاليا وخارجها، وبفضل مجلة 

97	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 102.

98	  Le Goff, "Les mentalités, une histoire ambiguë," p. 735.

99	  Jacques Le Goff, L'imaginaire médiévale (Paris: Gallimard, 1985), p. 7. 

100	 B. Lepetit, "Histoire et sciences sociales: Un tournant critique?" Annales ESC, no. 2 (1988), p. 292.

101	 حبيدة، المدارس التاريخية، ص 119.

102	 المرجع نفسه، ص 113.

103	 خالد طحطح وخالد اليعقوبي، التاريخ من أسفل )الرباط: منشورات الزمن، 2016(، ص 44.

104	 لوغوف، ص 73.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

26

كراسات تاريخية Quaderni storici التي صدرت أواسط السبعينيات، وكذلك بفضل إنشاء سلسلة ميكروسطوريا التي نشرت ابتداء 

من عام 1981 الكثير من الأعمال التي مثّلت دعمًا قويًا لهذا المشروع الجماعي الطموح)10)). 

للنقاشات تجاه  التي استجابت  القوية  إذ يعتبر من ردات الأفعال  ألمانيا مقاربة تأويلية مغايرة للحوليات؛  اليومي في  التاريخ  يأتي 

التاريخي من خلال تركيزها على الأفراد من  البحث  الحيوية والنشاط إلى  أعادت  التاريخ، فقد  التي عرفها معنى  الشك والريبة  أزمة 

الكبار،  والفاعلين  العظيمة  الشخصيات  على  تركز  كانت  التي  التاريخية  للخطابات  الظهر  وأدارت  الكبير،  التاريخ  في  الدنيا  الفئات 

وللمقاربات التي كانت تهتم بالمؤسسات والبنيات الكبرى أيضًا، ويعتمد هذا التيار "مقاربة ماركسية متجددة، تعتبر العوامل الثقافية قوى 

حقيقية دافعة للتاريخ، وهو ما لم يُعِره البنيويون اهتمامًا في السبعينيات، لعدم إدراكهم البعد الثقافي للبنى الاجتماعية ودوره في آليات 

التاريخ الاجتماعي")10)). 

امتدت التغييرات إلى الفضاء الآسيوي مع ازدهار دراسات ما بعد الكولونيالية، فبرزت دراسات التابع في الهند على أيدي مؤرخين 

محليين، أشهرهم راناجيت غوها، تأثروا بمناهج التاريخ من أسفل. واستفاد روّادها الذين تتلمذوا في الجامعة الإنكليزية على يد مجموعة 

من المؤرخين الماركسيين البريطانيين، في بداية حملتهم لانتقاد المدارس النخبوية الكولونيالية والوطنية من أعمال إدوارد بالمر تومبسون 

وكريستوفر هيل وإريك هابسبوم؛ إذ وجدوا فيها مدخلً مهمًا لإعادة النظر في تاريخ بلدهم، من خلال تجاوز الهيمنة النخبوية التي 

تصور تاريخ الهند كإنجاز، إما للقيادة الكولونيالية البريطانية، وإما للقادة الوطنيين)10)).

التمييز  التاريخ من خلال  في السنوات الأخيرة، ظهر تيار لساني عُرف باسم "التاريخانية الجديدة"، تحدى إلى حد بعيد سلطة 

فيه بين الحقيقة والخيال، وبين أحداث الماضي والمعاني التي يُعزى إليها في السرد، بل إنّ هذا التيار تسبب في ظهور وعي جديد، حاول 

التمييز بين أحداث الماضي والحقائق التي بناها عن هذه الأحداث، وهو التيار الذي انبثق منه دعاة ما يسمى "القص التاريخي"، أو 

"التخييل التاريخي"، أو "التمثيل التاريخي"، وهو مفهوم آتٍ من الأدب ورائده ستيفن غرينبلات، وأُطلق في البداية على هذا التيار 

اسم "مصطلح الشعرية الثقافية". واعتبر كثيرون أن المؤرخ وايت هايدن هو الذي أخضع التاريخ لـ "المنعرج اللساني"، حيث تمت عملية 

إعادة تشكيل العلاقة بين التاريخ والخيال. وتقوم فكرة هذا التيار الأساسية على تاريخية النصوص وتناصية التاريخ، فهما يتعاملان مع 

المصادر التاريخية والمراجع باعتبارهما نصوصًا أدبية)10)). 

موازاةً مع هذه التغيرات، وجد المؤرخون الجدد أنفسهم وجهًا لوجه مع بداية انبعاث ما كان مرفوضًا منذ نشأة الحوليات: عودة 

الحدث، عودة التاريخ السياسي، عودة البيوغرافيا، عودة السرد؛ إذ أثبتت هذه الأنماط الثلاثة شرعيتها من جديد، ووجدت مكانتها في 

الكتابات التاريخية، فلا شيء يمنع اليوم المؤرخين والأكاديميين الجامعيين من تناول التاريخ من خلال الحدث أو من خلال تجربة 

الفاعلين الاجتماعيين. وانتهت حقبة التابوهات والمحرّمات التي فرضتها في السابق أجيال مدرسة الحوليات. لقد أضحى علماء الاجتماع 

والأنثروبولوجيون بدورهم، في ظل التحولات الجديدة، يفضلون مواضيع اليومي المعيش، وهم بذلك يعيدون بناء الأحداث من جديد، 

انطلاقًا من تصور اجتماعي للحدث. ولإنجاح هذا النوع من التحليل، نراهم يركزون اهتمامهم بصفة خاصة على التجارب كما واجهها 

105	 خالد طحطح وعبد الحكيم الزاوي، رؤى التاريخ: قضايا، نماذج، قراءات )تطوان: منشورات بيت الحكمة، 2020(، ص 83.

106	 خالد طحطح، البيوغرافيا والتاريخ )الدار البيضاء : دار توبقال، 2014(.

107	 طحطح واليعقوبي، ص 79.

108	 خالد طحطح، التاريخ وما بعد الكولونيالية )الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2019(، ص 37. 



27

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

معايشو الحدث من خلال إعادة تركيب تجربة الفاعلين الاجتماعيين وتوضيح دور الأفراد وحقيقة الفعل، مع أخذ السياقات والسلاسل 

ذات الصلة في الحسبان)10)).

كما جرى إحياء التاريخ السياسي وإعادة الاعتبار إلى الأمد القصير والتاريخ الراهن، ومن مظاهر هذه الانتعاشة اكتساح التاريخ 

السياسي مجالات جديدة؛ إذ لم يعد مقتصًرا على الظواهر الدبلوماسية والعسكرية، بل امتدّ ليشمل أحداث الساعة، في إطار ما يعرف 

فروع  من  فرعًا  وأصبح  الآني،  التاريخ  أيضًا  حواه  بل  فحسب،  الإعلام  وسائل  مجالات  من  يعد  لم  فالحاضر  الحاضر،  الزمن  بتاريخ 

التاريخ، واعْتُفَِ به مجالً من مجالات اهتمام المؤرخ، اليوم، على الرغم من حداثة ظهوره)11)). وساهم صعود وسائل الإعلام القوي 

بالنسبة إلى المؤرخين،  التاريخ معضلة  اليومية. لكن تَطرح كتابة هذا  التاريخي والحياة  في إعادة البريق إلى الراهن والشاهد والفاعل 

خصوصًا في الجانب المتعلق بصعوبة الحصول على الوثائق؛ إذ يتعذر ذلك بسبب قصر المسافة الزمنيّة التي تفصلنا عن هذه الأحداث، 

قضية  تُطرح  وأخيراً  قضائي،  نظر  محل  تكون  قد  التي  القضايا  بعض  حساسية  وإلى  الحدث،  حلقات  سلسلة  اكتمال  عدم  إلى  ونظراً 

الموضوعية بحكم علاقة الأحداث بالواقع المعيش)11)).

لنُشِ إلى ما ختم به لوغوف دراسته "التاريخ الجديد" في الكتاب الجماعي الذي يحمل العنوان نفسه حول المصير الذي قد تؤول 

علمًا  التاريخ  أن يصير  التاريخية:  للدراسات  آفاق  ويتوقع ثلاثة  الغيب،  بعدم معرفته  يقر  إذ  الجديد؛  والتاريخ  الحوليات  إليه مدرسة 

ا تاريخيًا، بوصفه  يتغلغل في كل مجال معرفي، أو بعبارته "أن يواصل التاريخ انبثاثه في باقي العلوم الإنسانية الأخرى ويبتلعها ليكون مدًّ

علمًا شموليًا لدراسة الإنسان، أي دراسة الإنسانية في الزمن")11))، أو أن تلتحم العلوم الإنسانية الثلاثة المتقاربة في موضوعها: التاريخ 

والأنثروبولوجيا وعلم الاجتماع، ويسمي بول فاين هذا العلم الجديد "التاريخ السوسيولوجي"، و"إن ]كُنت[ أُحبّذ تسميته الأنثربولوجيا 

التاريخية")11))، كما يقول لوغوف. أما الاحتمال الثالث والأخير، فهو أن يحدث التاريخ قطيعة إبستيمولوجية مع ماضيه ويتخندق في 

متاريس جديدة بعد أن يتوقف عن مغازلة العلوم الإنسانية.

خاتمة

في ختام هذا التتبع لمنعطفات مناهج الكتابة التاريخية، يمكن أن نجمل تصورنا لتطور هيستوريوغرافيا كتابة التاريخ في ما يلي: 

التاريخ قبل أن يكون "حكيًا"، هو حزمة من المناهج والأطر المنهجية التي تحدّد الرؤية؛ رؤية المؤرخ، ولهذا فإنه ينطبق على التاريخ 

ما يقوله الدرس الإبستيمولوجي من ربط التطور بالتحول الذي يحصل على مستوى البراديغمات، فلا تجديد في الكتابة التاريخية ما 

لم يجدّد المؤرخ أدواته وتصوّره للتاريخ؛ ولهذا، كانت المنعطفات المهمة في تطور الكتابة التاريخية في الغرب منعطفات بعمق منهجي 

ونفَس إبستيمولوجي، ففي البدء تحرر التاريخ من جدران اللاهوت وانضمّ إلى الفلسفة، وبعد ذلك، مع تصاعد الموجة الوضعية في العلوم 

الوثيقة. وباستعارة  إلّ على  س  التاريخ علمًا لا يؤسَّ العالم، فجعل من  أثر  الوضعي أن يقتفي  المؤرخ  الدقيقة وإثباتها جدارتها، حاول 

مفهوم من الميدان العلمي البحت، يمكن القول إن المؤرخ عمل على تشريح الوثيقة، فأخضعها لنقد داخلي وخارجي. وفي حلقة أخرى، 

109	 خالد طحطح، عودة الحدث )الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2014(، ص 43.

110	 المرجع نفسه، ص 50. وعن عودة التاريخ السياسي، ينظر: حبيدة، المدارس التاريخية، ص 133-124.

111	 للمزيد عن هذه النقطة، ينظر: طحطح، عودة الحدث، ص 173؛ فتحي ليسير، تاريخ الزمن الراهن: عندما يطرق المؤرخ باب الحاضر )صفاقس: دار محمد علي 

للنشر، 2012(.

112	 لوغوف، ص 133.

113	 المرجع نفسه.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

28

سيدرك المؤرخ حدود هذه المنهجية التي تسقط منهجًا ناجعًا لدراسة الأشياء على التاريخ الذي هو إنساني في الأساس، كما يقول بلوخ، 

ومن هنا سيعمل على توسيع رؤيته، منفتحًا على مناهج العلوم الإنسانية المجاورة: الاقتصاد وعلم الاجتماع، خصوصًا مع المؤسسين، 

ثم الأنثروبولوجيا وعلم النفس مع الجيل الثالث، وأدى هذا الانفتاح إلى ما سمّاه دوس "تفتت التاريخ"؛ أي ما يشبه إلغاء المؤرخ هوية 

ولع  بالثابت على غرار  مولعًا  الزمن، فصار  الحركية في  التاريخ:  أركان  العلوم حتى أتى على ركن أساسي من  مناهج هذه  بتقمّصه  علمه 

الأنثروبولوجي بالبنية.



29

تاـسارد الكتابة التاريخية: المنعطفات الإبستيمولوجية

References المراجع	

العربية

• الجابري، محمد عابد. مدخل إلى فلسفة العلوم: العقلانية المعاصرة وتطور الفكر العلمي. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 2002.	

• ________. تكوين العقل العربي. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 2009.	

• حبيدة، محمد. "مدرسة الحوليات: مفاهيم التحليل البروديلي". أمل )المغرب(، العدد 3 )كانون الثاني/ يناير 1993(.	

• ________. كتابة التاريخ: قراءات وتأويلات. الرباط: دار أبي رقراق، 2013.	

• ________. المدارس التاريخية: برلين - السوربون - استراسبورغ: من المنهج إلى التناهج. الرباط: دار الأمان، 2018.	

• طحطح، خالد. الكتابة التاريخية. الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2012.	

• ________. عودة الحدث. الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2014.	

• ________. البيوغرافيا والتاريخ. الدار البيضاء : دار توبقال، 2014.	

• ________. التاريخ وما بعد الكولونيالية. الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، 2019.	

• طحطح، خالد وخالد اليعقوبي. التاريخ من أسفل. الرباط: منشورات الزمن، 2016. 	

• طحطح، خالد وعبد الحكيم الزاوي. رؤى التاريخ: قضايا، نماذج، قراءات. تطوان: منشورات بيت الحكمة، 2020.	

• العروي، عبد الله. مجمل تاريخ المغرب. الدار البيضاء/ بيروت: المركز الثقافي العربي، 2009.	

• ________. مفهوم التاريخ. الدار البيضاء/ بيروت: المركز الثقافي العربي، 2012.	

• العقل في التاريخ: محاضرات في فلسفة التاريخ. تقديم إمام عبد الفتاح إمام. بيروت: دار التنوير، 2007.	

• الكتابة التاريخية: التاريخ والعلوم الاجتماعية، التاريخ والذاكرة، تاريخ العقليات، ترجمة محمد حبيدة. الدار البيضاء: أفريقيا 	

الشرق، 2015.

• كوثراني، وجيه. تاريخ التأريخ: اتجاهات - مدارس - مناهج. الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2012.	

• لوغوف، جاك. التاريخ الجديد. ترجمة الطاهر المنصوري. بيروت: المنظمة العربية للترجمة، 2007.	

• ليسير، فتحي. تاريخ الزمن الراهن: عندما يطرق المؤرخ باب الحاضر. صفاقس: دار محمد علي للنشر، 2012.	

• وقيدي، محمد. فلسفة المعرفة عند غاستون باشلار. الرباط: مكتبة المعارف، 1984.	

الأجنبية

•	Bloch, Marc. Apologie pour l'histoire ou métier d'historien. Paris: Armand Colin, 1997.

•	Braudel, Fernand. La Méditerranée et le monde méditerranéen à l'époque de Philllipe II. Paris: A. Colin, 1982.



يناير ني/اثل انكانوكانو  ددالعلا

30

•	________. "Histoire et sciences sociales: La longue durée." Annales ESC. no. 4 (1958).

•	________. Une leçon d'histoire. Paris: Arthaud- Flammarion, 1986.

•	Burguiere, André. "Histoire d'une histoire: La naissance des Annales." Annales ESC. no. 6 (1979).

•	Comte, Auguste. Cours de philosophie positive. Paris: Librairie Garnier frères, [s. d.].

•	Delacroix, Christian & Patrick Garcia & François Dosse. Les courants historiques en France: XIXᵉ-XXᵉ siècle. 
Paris: Gallimard, 2007.

•	Dosse, François. L'histoire en miettes: Des Annales à la nouvelle histoire. Paris: La Découverte, 2005.

•	Durkheim, Emile. Les règles de la méthode sociologique. Paris: PUF, [s. d.].

•	Foucault, Michel. Les mots et les choses. Paris: Gallimard, 1966.

•	Gadamer, Hans-Georg. Vérité et méthode, Les grandes lignes d'une herméneutique philosophique. Etienne Sacre. 
(trad.). Paris: Seuil, 1976.

•	Hegel, Georg Wilhem Friedrich. La raison dans l'Histoire: Introduction à la philosophie de l'Histoire. Kostas 
Papaioannou (trad.). Paris: Librairie Plon, 1965.

•	Kuhn, Thomas. La structure des révolutions scientifiques. Laure Meyer (trad.). Paris: Flammarion, 1983.

•	Lalande, André. Vocabulaire technique et critique de la philosophie. Paris: PUF, 1988.

•	Langlois, Charles-Victor & Charles Seignobos. Introduction aux études historiques. Paris: Edition kimé, 1992.

•	Le Goff, Jacques & P. Nora (eds.). Faire de l'histoire. Paris: Gallimard, 1974.

•	________. L'imaginaire médiévale. Paris: Gallimard, 1985.

•	Lepetit, Bernard. "Histoire et sciences sociales: Un tournant critique?" Annales ESC. no. 2 (1988).

•	________. Faut-il vraiment découper l'histoire en tranches? Paris: Seuil, 2014.

•	Lévi-Strauss, Claude. Anthropologie structurale. Paris: Librairie Plon, 1958.

•	Noiriel, Gerard. "Naissance du métier d'historien." Genèses: Sciences sociales et histoire. no. 1 (1990).

•	Pomian, Krzystof. L'ordre du temps. Paris: Gallimard, 1984.

•	Ricoeur, Paul. Du texte à l'action. Paris: Seuil, 1986.

•	Simiand, François. "Méthode historique et science sociale." Annales ESC. no. 1 (1960).

•	Vovelle, Michel. "Y a-t-il un inconscient collectif?" La pensée. no. 205 (Juin 1979).

•	________. Idéologies et mentalités. Paris: La Découverte, 1985.


