
أستاذ مبرز في التاريخ، معهد المغيرة فوشانة، تونس. 	*

المؤلف: لطفي عيسى.

عنوان الكتاب:  أخبار التونسيين: مراجعات في سرديات الانتماء والأصول.

الناشر: دار مسكلياني للنشر والتوزيع، تونس.

سنة النشر: 2019.

عدد الصفحات: 350 صفحة.

 *Fahmi Romdhani | فهمي رمضاني

أخبار التونسيين: مراجعات في سرديات  مراجعة كتاب 

الانتماء والأصول

Book review of Tunisian's Tales: Reviews of the 
Narratives of Aaffiliation and Origins

176



177

ت كتـباراجعـم مراجعة كتاب أخبار التونسيين: مراجعات في سرديات الانتماء والأصول

مما لا شك فيه أن حرفة المؤرخ اليوم لم تعُد متّصلة بتتبّع وقائع الماضي وسرد أخبار الأزمنة الغابرة والعصور السحيقة وأحداثها، 

بل أصبح دوره أكثر ارتباطًا بقضايا العصر وإشكاليات الحاضر المعقّد الذي ما انفك يطرح مسائل تكتسي أهمية كبيرة، وفي الوقت نفسه 

مندوحة  ولا  الأمر.  حقيقة  في  تاريخ  عن  اليوم  الحديث  يمكننا  لا  الراهن،  حاجات  فخارج  ومنهجيًا؛  معرفيًا  جهدًا  بها  الإلمام  يتطلّب 

من الإقرار بأن المؤرخ مطالب بأن يكون عنصًرا فعّالً في المجتمع من خلال انخراطه في النقاش الثقافي والفكري السائدين، من أجل 

أيضًا في فهم الماضي وتمثّل  الفينة والأخرى، والمساهمة  الواقع بين  التي قد تطفو على سطح  المساهمة في إيجاد إجابات عن المسائل 

الحاضر واستشراف المستقبل.

في هذا الإطار، تُعتبَر مسألة الانتماء وقضايا الهوية من أهم الإشكاليات التي أصبحت تحظى باهتمام مجتمعي متزايد، خصوصًا 

من المؤرخين، فضلً عن كونها تُعدّ من الأسئلة التي تخترق المجتمعات العربية الإسلامية في الوقت الراهن؛ إذ لا يزال النقاش محتدمًا 

اهتمامات  تحوّل  مع  تزامنًا  الراهنة،  المستجدات  وفق  وصوغها  تركيبها  إعادة  في  المؤرخ  ودور  الجماعية  والمرويات  السرديات  بشأن 

العلوم الإنسانية، وعلى رأسها التاريخ، لدراسة الفرد والبحث في العناصر المشكّلة لشخصيته وانتمائه عبر التاريخ، بدلً من كتابة تاريخ 

الإمبراطوريات والدول والسلالات، أو التأريخ للحروب والمعارك والأحداث.

أخبار التونسيين مراجعات في سرديات الانتماء والأصول؛ إذ  هذا هو ما يجسّده المؤلَّف الأخير للمؤرخ التونسي لطفي عيسى 

انتماءاتها، زمانيًا ومكانيًا، وإعادة تركيبها على نحو يخدم  للتونسيين بشدّها إلى مختلف  الجماعية  حاول من خلاله مراجعة السردية 

حاجات الراهن وقضايا الحاضر. ويمكن القول إن الكتاب تمثّل ونظر في قضايا مرتبطة بإبستيمولوجيا المعرفة التاريخية وفلسفتها، وفي 

كيفية كتابة تاريخ تونس من جديد، وهو ما أصبح أقرب إلى تاريخ التونسيين من تاريخ البلاد. وفي هذا الباب، يرى المؤلف أنّ المؤرخين 

اليوم يجب أن يكتبوا تاريخ التونسيين، وليس تاريخ تونس )ص 336-337(، خصوصًا بعد التحولّات الفارقة التي عرفتها البلاد مؤخراً، 

منذ عام 2011.

تكمُن  إذ  العديد من الإشكاليات؛  لمعالجة  التاريخية  الكتابة  إليها  توصّلت  التي  المناهج  بأحدث  استأنست  مقاربةً  المؤلف  اعتمد 

طرافة منهج المؤرخ في أنه اعتمد على مدوّنات مخصوصة، يمكن نعتُها بالتاريخ الموازي، لم توضَع بغرض التأريخ، إنما من أجل الحفاظ 

على المخزون التراثي غير المادي، معولًّ في ذلك على خبرته الطويلة في مجال التأريخ وتمكّنه من مقاربات ومناهج حديثة ومعاصرة تستفيد 

مما وصلت إليه العلوم الإنسانية والاجتماعية من تطور معرفي ومنهجي على حد سواء.

لطفي عيسى هو مؤرخ تونسي، حاصل على شهادة التبريز في التاريخ وشهادة دكتوراه دولة في التاريخ الحديث، وهو متخصص في 

التاريخ الثقافي وتاريخ الذهنيات والتاريخ المقارن لمجال المغارب خلال الفترة الحديثة. نشر العديد من المؤلفات منذ بداية تسعينيات القرن 

السابع عشر)))؛ ومغرب  القرن  المغاربية في  الذهنية  المعجزة والكرامة والتاريخ)))؛ ومميزات  المناقب في  أخبار  نذكر منها  الماضي، 

مقاربات  السير:  وكتاب  الاجتماعي)))؛  والحراك  السياسية  الانعكاسات  عشر:  السابع  القرن  إلى  العاشر  القرن  من  المتصوّفة 

لمدونات المناقب والتراجم والأخبار)))؛ وبين الذاكرة والتاريخ في التأصيل وتحوّلات الهوية))).

1 لطفي عيسى، أخبار المناقب في المعجزة والكرامة والتاريخ )تونس: سراس للنشر، 1993(.‏

2 لطفي عيسى، مميزات الذهنية المغاربية في القرن السابع عشر )تونس: سراس للنشر، 1994(.

3 لطفي عيسى، مغرب المتصوّفة من القرن العاشر إلى القرن السابع عشر: الانعكاسات السياسية والحراك الاجتماعي ‏)تونس: مركز النشر الجامعي وكلية العلوم 

الإنسانية والاجتماعية بتونس، 2005(‏.

4 لطفي عيسى، كتاب السير: مقاربات لمدونات المناقب والتراجم والأخبار ‏)تونس: دار المعرفة للنشر، 2007(‏.

5 لطفي عيسى، بين الذاكرة والتاريخ في التأصيل وتحوّلات الهوية ‏)الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2016(‏.



ليووتموز/ يتموزعدد لالا

178

كتاب  وتحقيق  الإسلامية))).  الثقافة  في  الشرعية  وهاجس  السلطة  منها  نذكر  ومشتركة،  جماعية  مؤلفات  في  أسهم  كما 

نور الأرماش في مناقب القشاش))) للمنتصر بن مرابط القفصي.

علاوة على ذلك، نشر العديد من المقالات والمساهمات العلمية في الدوريات العلمية المحكّمة وأعمال الندوات والمؤتمرات والأعمال 

المهداة والكتب الجماعية والموسوعات العلمية والمجلات الثقافية والصحف والملاحق الثقافية. كما أنه يدير منذ عام 2011 مدوّنة رقمية 

تُعنى بتاريخ المغارب وبواقعها الراهن، السياسي والفكري والفني.

التاريخية في  الكتابة  المجددين في  أهم  الماضي، من  القرن  منذ تسعينيات  التونسية  الجامعة  يُدرِّس في  الذي  يُعتبَر لطفي عيسى 

تونس، حيث يسعى دائمًا للتطرق إلى المواضيع الراهنة والمعقّدة التي يتطلّب الخوض فيها إلمامًا جيدًا بالمعارف الإنسانية والاجتماعية 

التاريخية الحديثة والمعاصرة، ويبدو أن كتابه الذي بين أيدينا في هذه المراجعة، والذي نال جائزة الطاهر الحداد للدراسات  وبالمناهج 

الفكرية، مغامرة فكرية تكشف عن الهواجس التي تؤرق فكر هذا المؤرخ منذ سنوات؛ إذ ما انفكّ يدعو إلى إعادة قراءة المرويّة الجماعية 

للتونسيين وإعادة تركيب سرديتنا الجماعية بطريقة تخدم حاجات الحاضر.

يقع الكتاب في 350 صفحة، موزّعة على أربعة فصول، مع مقدمة وخاتمة، مستعينًا في ذلك بمنتقيات بيبليوغرافية، وقد ختم كل 

فصل بمبحث طريف عبارة عن منتقيات مصدرية جاءت على سبيل المرافقة والحاشية والاستطلاع والإهداء.

يمكن اعتبار جلّ الفصول التي أثّثت هذا الكتاب تقصّيًا لأخبار التونسيين وانتماءاتهم الجمعية عبر البحث في أزمنة متعددة من 

والأمثال  الخرافات  مدوّنة  الذي حفر من خلاله في  الحكاية"  أو "زمن  "الزمن الأسطوري"  المؤرخ عبر  انطلق  إذ  الجماعية؛  الذاكرة 

الشعبية، مبرزاً دورها في الكشف عن مميزات الشخصية التونسية، لينتقل بعد ذلك إلى "زمن المجال"، حيث أكد فيه حقيقة التنوّع الذي 

تنطوي عليه مسألة الانتماء تونسيًا، وربط تاريخ التونسيين وأخبارهم بمجالات جغرافية متنوعة ثبت تأثير تاريخها في صنع انتماءاتهم 

المختلفة. أما الزمن الثالث الذي وُسِم بـ "زمن الرزنامة"، فمثّل زمن الاستطلاع وحب المعرفة الجذلى، حيث عالج فيه المؤرخ تنامي 

والوجدان، حيث  الذات  زمن  الزمن الأخير، فكان  أما  التنويري.  الفكر  ومعانقة  والعلوم  المعارف  اكتشاف  ورغبتهم في  النخب  فضول 

احتوى مراجعات حول شخصية التونسيين من خلال البتّ في مميزاتها وفي العناصر الناظمة لها. وسنتطرق إلى مضامين هذه الفصول 

الأربعة، محاولين عرض أهم الأفكار التي أوردها المؤرخ في مؤلفه.

جاء الفصل الأول بعنوان "ديوان الخرافات الشعبية التونسية"، وهو حفرٌ عميق في أركيولوجيا الخرافات والأمثال الشعبية التي لم 

تُعِرها الأبحاث التاريخية اهتمامًا جيدًا. ولئن انتمت هذه المدوّنة المصدرية إلى تراث غير مادي وشفوي، فإنّ أهميتها تكمن في أنها تنسج 

وشائجَ عميقةً بين الماضي والحاضر، باعتبارها "بصمات ثقافية احتفظت بها ذاكرة جماعية حيّة" )ص 33(، وثّقت للمشترك الجماعي 

ولمعيش السلف. واعتمد المؤرخ على كتاب سالم ونيس )1948( الحكاية الخرافية والشعبية)))، وكتاب محمد رضوان العبادي مجمع 

الأمثال الشعبية التونسية)))، محاولً بذلك البحث عن مميزات شخصية التونسيين وعلاقة مدوّنة الحكايات والأمثال الشعبية بصنع 

أخبارهم وتشكيل ذائقتهم.

6 حياة عمامو ولطفي عيسى ومنصف التايب، السلطة وهاجس الشرعية في الثقافة الإسلامية ‏)تونس: دار أمل للنشر، 2005(.‏

7 المنتصر بن مرابط القفصي، نور الأرماش في مناقب القشاش، تحقيق لطفي عيسى )تونس: المكتبة العتيقة، 1998(‏.

8 سالم ونيس، الحكاية الخرافية والشعبية ‏)تونس: دار سحنون للنشر والتوزيع، 2016(‏.

9 محمد رضوان العبادي، مجمع الأمثال الشعبية التونسية ‏)تونس: دار سحنون للنشر والتوزيع، 2018(‏.



179

ت كتـباراجعـم مراجعة كتاب أخبار التونسيين: مراجعات في سرديات الانتماء والأصول

في هذا الإطار، ومن أجل التعمّق أكثر في فهم شخصية التونسيين، يقترح المؤرخ التوقف عند لغة التونسيين أو لهجتهم وضرورة 

التي لم يتوان المؤرخ في  الدراسات المختلفة  35(، بحسب تعبيره. وأبانت  التونسي لهجته" )ص  الدقيق لها "فروح  بالمدلول  الإمساك 

الاطّلاع عليها والاستفادة منها أنّ التونسيين يتعاملون في ما بينهم وفق شيفرة خطابية تنمّ عن حضور آداب الكياسة والسلوك وتحلّيهم 

التاريخي، وكذلك بفضل ما  أيضًا بخصلة الكرم التي نجدها خاصةً لدى سكان الحواضر الذين امتلكوا معجم المجاملة عبر التراكم 

اكتسبوه من تجارب وتقنيات عبر الإضافات الحضارية الوافدة.

عرض المؤرخ عيسى الخرافات التي تضمّنها كتاب ونيس، وهي خرافات ضاربة في القِدَم، تنتمي إلى أزمنة أسطورية بعيدة، توزّعت 

بين حكايات الحيوان الخرافية والحكايات العجائبية التي يكون فيها للعجائبي والخوارقي مكانةٌ كبيرة، ثم الخرافة الدينية والشعبية 

عن  اللثام  الخرافية  الحيوان  حكايات  وأماطت  التونسيين،  بين  الجمعي  المشترك  عن  الكشف  في  ودورها  أهميتها  مؤكدًا  والفكاهية، 

تمثّلات التونسيين، سواء كانوا من سكان المدن أو من سكان البوادي والأرياف، لخصوصيات الوسط الذي عاشوا داخله وتعاملوا مع 

مختلف مكوّناته. في حين أحالت الخرافات الدينية على معتقدات التونسيين الدينية؛ مثل الإقبال على تحصيل الثواب، وعشق نبيّ 

الإسلام، والتبركّ بأهل البيت، وحب الصحابة. وعمومًا، كشف النسيج الخرافي، بكل أصنافه، عن مخصوص ما ترسّب ضمن ذهنيات 

التونسيين الجماعية، فضلً عما اكتنزه المخيال الجمعي من قيم أرست، من دون شك، المعالم الجوهرية لشخصيتهم، ونحتت القيم 

المنغرسة في تجاويف شخصيتهم القاعدية.

يُنهي المؤرخ هذا الفصل بالإشارة إلى ملاحظة منهجية مهمة مفادها أن في إمكان الخرافة أنْ تتحوّل إلى شكل من أشكال التاريخ 

الذي يوثَّق عن طريق الذاكرة وفصاحة اللسان، كما أن اعتمادها على الترميز جعلها تنخرط في كل الأزمنة والأمكنة، لتصبح بذلك تراثًا 

جماعيًا ومعينًا لا ينضب، له وظائف أخلاقية وسلوكية يسهل تعقب مغازيها ودلالتها عبر ثنايا السرد )ص 69(.

ينتقل المؤلف في ما بعد إلى الزمن الثاني، "الزمن المجالي" الذي اختار له عنوانًا: "سردية الانتماء في مفتاح التاريخ"، وهو بحث في 

كتاب البشير صفر )1865-1917( )أحد زعماء الحركة الوطنية التونسية في بداية القرن العشرين( مفتاح التاريخ)1)) - الذي لا يبتعد كثيراً 

في رأي المؤلف عن منجز المؤرخ الفرنسي جيل ميشله Jules Michlet )1798-1874( في خصوص تاريخ فرنسا - عن تعدد الانتماءات 

المجالية للتونسيين ومحاولة توسيعها لتُفتح على غيريات جغرافية أليفة وأخرى غريبة، ثبت تأثير تاريخها في صنع انتماءاتهم المختلفة.

تطرّق المؤرخ في البداية إلى مسار شخصية البشير صفر)1865-1917(، حيث لم يتهيّب من اعتباره أبا النهضة التونسية الثاني بعد 

خير الدين التونسي )1820-1890(، نظراً إلى فرادة مساره الثقافي والعلمي ودوره في الدفع نحو التنوير والتحديث للخروج من وطأة الركود 

الذي كانت ترزح تحته البنى الفكرية والمادية. وكان لهذه الشخصية دور في مواصلة المشروع الإصلاحي والتحديثي الذي تجذّر منذ 

النصف الثاني من القرن التاسع عشر في البلاد التونسية. وتميّز نشاط البشير صفر الثقافي أيضًا بكثافته، حيث نشر مقالات عدة في جريدة 

الحاضرة)1))، اهتمّت أساسًا بالتعريف بالنظم السياسية والاجتماعية المحدثة، والإحاطة بالأوضاع التاريخية والجغرافية لبلدان أوروبا، 

كما كان له اتصال مع النخب المشرقية التنويرية الداعية آنذاك إلى تحديث الفكر الديني والأخذ بأسباب التقدم والرقي، من أمثال محمد 

عبده ومحمد فريد. ألّف البشير صفر أيضًا كتبًا عدة، نذكر منها الجغرافيا عند العرب)1))؛ ومفتاح التاريخ، وهو مجموع الدروس التي 

1897-1908، حيث عرض فيه تواريخ متعددة ومتنوعة؛ إذ تطرق إلى تاريخ المصريين  ألقاها على طلاب الجمعية الخلدونية في المدة 

10 محمد البشير صفر، مفتاح التاريخ: مفكرات ومقالات تاريخية، تقديم وتحقيق حمادي الساحلي )بيروت: دار الغرب الإسلامي، 2009(.

11 أول جريدة غير رسمية تصدر في البلاد التونسية بعد الاحتلال الفرنسي، صدر عددها الأول في ‏‏1888/8/12. واستمرت حتى عام 1911.‏

12 محمد البشير صفر، الجغرافيا عند العرب، ترجمة حمادي الساحلي )بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1987(.



ليووتموز/ يتموزعدد لالا

180

القدامى والرومان والإغريق والفينيقيين والقرطاجيين، مروراً بالعصور الإسلامية، ووصولً إلى التاريخ الحديث للإمبراطورية العثمانية 

وتاريخ الأمم الأوروبية. وأبان ذلك كله عن وعي لدى البشير صفر في خصوص ضرورة توسيع الانتماءات الجغرافية للتونسيين وتعريفهم 

بحضاراتهم القديمة التي كان لها مجد أثيل قبل الحضور العربي الإسلامي فيها.

لذلك، اعتبر المؤلف أن العروض التي استجلبها البشير صفر في مفتاح التاريخ، والتي تناولت في جزء منها أصول سكان الإيالة وتاريخ 

ثم الحضور  الرومانية،  السلم  إلى  ووصولً  اللاتيني،  اللسان  بانتشار  مروراً  الرومنة،  وحركة  الروماني  الحضور  ثم  البونية،  والحروب  قرطاج 

الوندالي، ثم البيزنطي، عملت كلها على محاولة مصالحة التونسيين مع تاريخهم القديم وتعريفهم بالأدوار الحضارية المهمة التي قامت بها 

البونية. ولا ريب في  لها إشعاع عالمي، مثل حضارة قرطاج  أدوار مجيدة، خلّدتها حضارات كان  القديمة، وهي  الفترة  التونسية خلال  البلاد 

أن ذلك يمثل دعوة ضمنية إلى تجاوز المقاربات التي تركن إلى النوازع الإسلامية المركزية وتهمل الفترة القديمة السابقة على الحضور العربي 

الإسلامي، ولعل ذلك مثّل توجّهًا واعيًا من البشير صفر، يروم من خلاله فتح أعين التونسيين على تاريخهم القديم الذي شهد بزوغ حضارات 

ازدهرت فيها العلوم والفنون والآداب، لإحاطتهم بتفصيلات هذا التاريخ كلها، وبث روح جديدة تناضل من أجل استعادة هذا الوطن المسلوب، 

فما أتاه البشير صفر شكّل، من المنظور الخاص بالمؤلف "نقلة فارقة أعادت فتح باب التفكير حول إشكالية الانتماء" )ص 111(.

لم يقتصر جهد البشير صفر على محاولة مصالحة التونسيين مع تاريخهم القديم فقط، بحسب رأي المؤلف، بل إنه عمل أيضًا 

على توسيع مجالات انتماءاتهم ومحاولته تأكيد حقيقة تنوّع هذه الانتماءات الجغرافية والثقافية، وكانت الغاية من ذلك إعادة صوغ 

تمثّلهم مسألة الانتساب. وفي هذا الإطار، تعلّقت همة البشير صفر في محاولته عرض تاريخ مجالات جغرافية، سمّاها المؤرخ "الغيريات 

التونسيين إلى "إمبراطورية إسلامية عالمية"، عبر سرد ونقل تواريخ أمم ومجالات  التي أحالت إلى انتساب  الأليفة"، وهي المجالات 

تقاطَع تاريخُها مع تاريخ البلاد التونسية؛ إذ عرض البشير صفر تاريخ الإمبراطورية العثمانية وتواريخ العرب البائدة والعاربة والمستعربة، 

وتاريخ الدولة الإسلامية منذ ظهور النبوّة حتى العصور الكلاسيكية، كما توسع في استجلاب أوضاع ثلاثة مجالات اعتبارية، شدّت 

كتلة أخبارها، دون غيرها، المؤلف، وتضمّنت هذه الأخبار بلاد الأندلس من الفتح الإسلامي حتى موعد طرد المسلمين من غرناطة، 

وأوضاع بلاد المغرب الأقصى من الفتح حتى توقيع سلاطينها معاهدتي الحماية الإسبانية شمالً وجنوبًا، والفرنسية في ما بقي من التراب 

وإلغاء  التركية  الجمهورية  إعلان  سبقت  التي  الأخيرة  السنوات  حتى  التأسيس  من  العثمانية  السلطنة  تاريخ  أخيراً  عرض  ثم  المغربي، 

الخلافة )3 آذار/ مارس 1924(. وأسهم المؤلف بذلك في تسهيل عملية إعادة تمثّل التونسيين إشكالية الانتساب بما يساعدهم، بحسب 

تعبير المؤرخ، في "تخفيف شعورهم القوي بالدونية الناتجة عن هامشيتهم المجالية التي جعلتهم يتأرجحون باستمرار بين صعوبة تجاهل 

البصمات الغربية الماثلة على أراضيهم والمتأصلة في ماضيهم البعيد وحاضرهم القريب من جانب وتغلغل الهوية الشرقية ذات المضمون 

العربي الإسلامي في جانب موازٍ" )ص 112-111(.

لئن أحالت الغيريات الأليفة إلى انتساب التونسيين إلى إمبراطورية إسلامية عالمية، فإن الغيريات الغريبة تناولت مجالات جغرافية 

تنتمي إلى الفضاء الأوروبي الغربي، حيث استحضر البشير صفر التواريخ الفارقة التي عاينها بعض الممالك الأوروبية، مثل فرنسا وإيطاليا 

والأمة الإنكليزية، وما ارتبطت به هذه الأمم من علاقات عريقة، ضاربة في القِدَم، بالبلاد التونسية، ذلك من أجل تأكيد تعدّد الغيريات 

الغريبة المتصلة بتاريخ التونسيين وتنوّع انتماءاتهم الجغرافية وانفتاحها على مشترك حضاري وتاريخي كوني؛ إذ ما عاد الانتماء مرتبطًا 

بالفضاء العربي والإسلامي فحسب، بل أصبح يشمل أيضًا فضاءات غربية وغيريات ثقافية وحضارية، تؤكد انفتاح البلاد التونسية أمام 

عوامل المثاقفة والاختلاط.



181

ت كتـباراجعـم مراجعة كتاب أخبار التونسيين: مراجعات في سرديات الانتماء والأصول

ينتقل المؤلف بعد ذلك إلى الزمن الثالث، زمن الاستطلاع وحب المعرفة الجذلى، معتمدًا على الرزنامة التونسية لمحمد بن الخوجة 

)1869-1942(، وأثر زين العابدين السنوسي )1901-1965( تاريخ الأدب التونسي خلال القرن الرابع عشر هجري، ليُبرزِ لنا تنامي 

فضول التونسيين من النخب عند بداية القرن العشرين تجاه المعارف والآداب والفنون الجميلة ورغبتهم في التجديد والتحديث وشحذ 

العزائم للخروج من التخلف والركود بعد أن ملأت أنفسهم الرغبة في الاستطلاع الشامل والبحث عن المعرفة الجذلى.

الثقافية والحضارية في  النهضة  فعالة في  لكليهما مساهمة  والسنوسي، حيث كان  الخوجة  بن  البداية مسارات  المؤرخ في  عرض 

بدايات القرن العشرين، كما كان لهما دور في تطوير الحركة الأدبية والثقافية والدعوة إلى الإصلاح والتجديد والانشغال بجديد المعارف.

ومؤرخ  مثقف  فهو من جهة  والمعرفي،  المهني  لمساره  الخصوصية  السياقات  إشكالية  عند  المؤلف  توقف  الخوجة،  بن  إلى  بالنسبة 

الوقت نفسه  التونسي ومولع به؛ ومن جهة أخرى موظف وإطار تونسي محسوب على الإدارة الاستعمارية، مؤكدًا في  بالتاريخ  منشغل 

ضرورة تجاوز بعض التقييمات غير المنُصِفة لمساره الفردي، حيث نجح بن الخوجة في تطوير أساليب صوغ المعرفة التاريخية ومراكمتها 

من خلال تركيب سردية تاريخية جديدة، تمحورت حول توضيح الخصوصيات المحلية لتاريخ التونسيين. وقد ساهمت مختلف أبحاثه 

التاريخية، بلا جدال، في تبسيط المعرفة بالتاريخ الوطني التونسي، وفي تأثيث محتوى الرزنامة التونسية والإشراف على صدورها طوال 

الفترة الفاصلة بين عامي 1900 و1917.

أما في ما يتّصل بسيرة زين العابدين السنوسي، فأشار المؤرخ إلى تأثره بمسار والده الفكري والثقافي، حيث كان منصرفًا إلى الدعوة 

أو  السياسي  التزامه  على  الدالة  المؤشرات  غياب  من  الرغم  وعلى  الاستعمار.  ومقاومة  والثقافية  الأدبية  الحركة  وتطوير  الإصلاح  إلى 

انضمامه إلى تيار أو حزب معين، فإن ما طبع مساره الفردي هو نشاطه الثقافي الدؤوب؛ إذ عمل في الصحافة ونشر مجلة العالم الأدبي، 

وصدرت له مقالات عدة في مجلة البدر والزهرة والنهضة والحرية، كما كانت له دراية واسعة باللغتين العربية والفرنسية، وتولّى بعد 

الاستقلال إدارة مؤسسة الرائد الرسمي فترة قصيرة. وعمومًا، فإن ما ميّز مسار بن الخوجة والسنوسي هو "الانشغال بجديد المعارف 

وتقصّي انسلاخ مضامينها المحدثة في أكناف المعارف القديمة التي مثّلتها بطون المؤلفات التونسية أو الأجنبية الموضوعة في اللغة العربية 

أو تلك المنقولة والمترجمة إليها" )ص 162(، على حد تعبير المؤرخ.

بعد التعرض للمسارات الفردية لكل من بن الخوجة والسنوسي، يتناول المؤرخ ضمن مبحث ثانٍ من هذا الفصل مغامرة الرزنامة 

التونسية التي يمكن اعتبارها دليلً لضبط التواريخ والتعريف بالمؤسسات السياسية القديمة والمحدثة من الإدارة الاستعمارية، فضلً 

عما تم تضمينه داخلها من عروض فلكية وفكرية وأدبية وحضارية وتاريخية ذات طبيعة تثقيفية وإعلانات تُعرّف بالمؤسسات الاقتصادية 

والاجتماعية وبالعروض الفنية والنشاطات الثقافية والصحف والمنشورات العمومية والخاصة، ويتنزل هذا المشروع ضمن سياق تاريخي 

اتّسم بوجود وعي جديد لفائدة ضبط الزمن وتحديده، في ظل تسارع التقلبات وتعدّد الابتكارات والاختراعات والاكتشافات؛ إذ صار 

التقويم من أوكد ضرورات الحياة العصرية، سواء بالنسبة إلى الأمم المتحضرة أم إلى تلك التي لم تزل تعيش في تبعية ولم تستعد سيادتها 

على أراضيها.

يشكل هذا المشروع، من منظور المؤلف، "أبرز إسهام معرفي تجميعي أنجزه ابن الخوجة" )ص 170(، حيث استفاد منجز الرزنامة 

من التكوين الموسوعي لصاحبه وثقافته المتينة المتّسمة بالتنوع، ومن معرفته الجيدة والدقيقة بالتاريخ التونسي. هذا فضلً عن مساهماته 

الكثيرة في الصحف والمجلات العلمية، على غرار الحاضرة؛ وشمس الإسلام؛ والمجلة الزيتونية. وتمثّل مغامرة الرزنامة أيضًا "أداة 

التونسيين  النخب المتعلمة والمهنيين من  توعوية غير مسبوقة تونسيًا" )ص 172(؛ إذ ساهم نشرها الدوري والسنوي في تطوير علاقة 

بالفضول المعرفي والارتقاء بمستوى الحاجات الجديدة للمتعلم التونسي الطامح إلى ترسيخ الوعي بانتمائه إلى أمة منغرسة في التاريخ، 



ليووتموز/ يتموزعدد لالا

182

الرزنامة، إلى توسيع  إثبات ذاتها والخروج من واقع الوصاية الذي تردّت فيه. وعمومًا، يهدف ما جاء به بن الخوجة في  وتطمح إلى 

فضول النخب تجاه شتى تصانيف المعرفة، وشحذ فضولهم للاطلاع على تاريخهم الخاص وتاريخ باقي أمم المعمورة حتى يتسنّى لهم 

الالتحاق بركب الحضارة والانخراط في التاريخ مع الأمم المتقدمة.

يشير المؤرخ أيضًا إلى فكرة مهمة تتمثل في أن من بين أهداف من عكفوا على تحرير مواد الرزنامة "محاولة التجاوب والتفاعل 

مع ما كانت تعرفه الأمم المتحضرة من جذوة في الإقبال على المعرفة الجذلى والرغبة في الاكتشاف والاستطلاع ومراكمة المعارف وتوسيع 

دائرة الثقافة العامة" )ص 201(، والتعرّف إلى كل ما هو جديد، وبذلك تكون مغامرة الرزنامة التي خاضها بن الخوجة نافذة مفتوحة 

على العالم الجديد الرحب ودعوة للتونسيين حتى ينفتحوا على جديد المعارف ويُقبلوا عليها بكل شغف؛ إذ لم يعد لمدلول الرقيّ من معنى 

إذا ما تم اختزاله في ما حصّله السلف.

لا تختلف كذلك مضامين الموسوعة التي أنجزها زين العابدين السنوسي المتعلقة بالأدب التونسي خلال القرن الرابع عشر الهجري 

آفاق  وتوسيع  الزمان  سُنن  واستيعاب  التغيير  إلى  يرنو  ثقافي  مشروع  عن  الأخرى  هي  عبّرت  إذ  الرزنامة؛  احتوتها  التي  العروض  عن 

بإنشاء  مبادرته  خلال  من  تجلّى  مكثف،  وفكري  ثقافي  نشاط  السنوسي  العابدين  لزين  كان  فقد  التونسية،  بالآداب  والتعريف  المعرفة 

ثنايا  في  نجده  ما  وهذا  وتاريخه.  التونسي  الأدب  واقع  وتدبّر  التاريخية  المعرفة  مناهج  تجديد  إلى  ودعوته  المجلات  وإصدار  الصحف 

والتعريف  التونسي  تاريخ الأدب  إلى  التطرّق  الهجري، حيث حاول  الرابع عشر  القرن  التونسي في  أنجزها حول الأدب  التي  الموسوعة 

بأعمال الشعراء والأدباء التونسيين؛ مثل محمد الشاذلي خزندار )1881-1954(، وحسين الجزيري )1894-1974(، وأبي القاسم الشابي 

)1909-1934(، وغيرهم، كما جمع بين النقد الأدبي والإبداع القصصي، وهذا ما يدل بوضوح على شغفه بالمعارف وتاريخ الثقافة التونسية 

والآداب الجميلة. واستعان المؤلف بمقالة مخطوطة للكاتب والروائي التونسي شكري المبخوت )1962( حول "قصة الأدب العربي في 

عهد النهضة"، لبيان نضج فكرة البحث التاريخي عند السنوسي وطرافة إنتاجه الأدبي، حيث أكد فكرة مفادها أن الغرب تحوّل بحداثته 

العلمية والتكنولوجية والاقتصادية والإبداعية إلى مرجعية مطلوبة لقيام أدب عربي مناسب للوضعية الجديدة التي صار يعيشها العالم 

قدرات  الأدبية  وإبداعاته  الفكرية  إنتاجاته  مختلف  إذ كشفت  السنوسي؛  له  يسعى  كان  ما  وهذا  عشر،  التاسع  القرن  بداية  في  العربي 

استثنائية "بوصفه مؤلِّفًا مُلهمًا ومؤرخًا وناشًرا آمن بالانتماء إلى وطن وفكر وأمة" )ص 209(، من جهة، واستيعابه مختلف تصورات 

وتوجهات نقّاد الأدب المشارقة والغربيين، من جهة أخرى. وقاد ذلك المؤرخ إلى الدعوة إلى ضرورة "تعديل الرؤية الحدية المنقوصة التي 

استندت عليها السردية التاريخية لمشروع الدولة الوطنية وذلك عبر توضيح أشكال اشتراك النخبة الزيتونية المنحازة إلى معاني الإصلاح 

والتحديث والعمل على تحرير الوطن واستعادة السيادة" )ص 233(.

الناظمة  العناصر  في  البحث  المؤرخ  خلاله  من  أراد  فصل  وهو  الوجداني"،  الزمن  أو  الذات  "زمن  )الأخير(  الرابع  الفصل  يمثل 

العادات   )1912-1853( الحشايشي  عثمان  بن  محمد  مؤلف  في  وردت  التي  العروض  على  التعويل  خلال  من  التونسية،  الشخصية 

والتقاليد التونسية)1))، وما خطّه الأب ديمرسمين )1901-1993( في مقالاته.

التونسيين،  التي طبعت تصّرفات  المعارف والقيم والمعايير  المادية ومختلف  الثقافة  البحث في مضمون  لئن عمل الحشايشي على 

محاولً في ذلك توسيع اطّلاع الإدارة الحامية على ما شكّل الشخصية القاعدية للتونسيين، فإن ما خطّه الأب ديمرسمين، يعتبر محاولة 

لوضع أسس نظرية للشخصية التونسية والعناصر الناظمة لها من أجل فهم واقعهم المعيش أكثر فأكثر والتعمّق فيه.

تقديم محمد  الحاج يحيى،  بن  الجيلاني  التونسية، تحقيق  العادات  العلمية في  الفوائد  أو  الهدية  التونسية:  والتقاليد  العادات  الحشايشي،  بن عثمان  13 محمد 

اليعلاوي )تونس: سراس للنشر، 1994(.



183

ت كتـباراجعـم مراجعة كتاب أخبار التونسيين: مراجعات في سرديات الانتماء والأصول

انطلق المؤلف، في مبحث أول من هذا الفصل، من فكرة الشخصية التونسية بين المعارف الإنسانية والعروض المدرسية. وقد بيّن 

في البداية اهتمام علماء الاجتماع والمؤرخين ورجال الآداب والحضارة بالبحث في مسألة الشخصية التونسية، حيث ألّفوا في شأنها العديد 

من الدراسات التي يُمكن أن نذكر منها مؤلَّف المؤرخ هشام جعيط )1935-2021( الشخصية العربية الإسلامية والمصير العربي)1)). 

ومؤلَّف المفكر ووزير الثقافة الأسبق البشير بن سلامة )1931-( الشخصية التونسية: مقوماتها وخصائصها)1)). وكذلك مؤلَّف أستاذ 

علم الاجتماع المنصف ونّاس )1956-2020( الشخصية التونسية: محاولة في فهم الشخصية العربية)1))، وأخيراً الدراسة الطريفة 

للمؤرخ الهادي التيمومي )1949-( كيف صار التونسيون تونسيين؟)1)). وعالج هؤلاء جميعهم مفهوم الشخصية التونسية وفق مناهج 

الثقافي والمنهج السوسيو-تاريخي. وعلى الرغم من ذلك، فإن مسألة الشخصية  النفسي  الثقافي والمنهج التحليلي  مختلفة، مثل المنهج 

القاعدية التونسية تبقى مفهومًا غامضًا، يصعب تعريفه بدقة، أو الإلمام بمختلف جوانبه، كما أشار إلى ذلك المؤرخ.

في إطار إلقائه نظرة على تصوّرات العروض التاريخية المدرسية وعلاقتها بالهوية التونسية، من خلال الاستعانة ببعض الدراسات 

 - - في نظره  للتاريخ، ويعود ذلك  المدرسية  التونسية والكتب  الوطنية  الشخصية  الوطيدة بين  العلاقة  المؤلف  يُبرز  الجامعية،  والبحوث 

إلى الاختيارات السياسية من جهة، حيث تحاول السلطة دائمًا فرض قراءة معيّنة للتاريخ، توظّفها لمصلحتها وللتحديات الاقتصادية 

القراءة  إلى  أقرب  مقاربة  التونسية  الناشئة  إلى  تقدم  زالت  ما  المدرسية  الذاكرة  بأن  ويُقرّ كذلك  ثانية.  والاجتماعية من جهة  والثقافية 

على  الشرعية  من  مزيد  إضفاء  إلى  الرامية  السياسيين  الفاعلين  لاختيارات  "تجسيدًا  المتوازنة،  المعرفية  المعالجة  من  للتاريخ  السياسية 

السلطة الحاكمة من دون أن يحصل تصالح بينها وبين الواقع التاريخي" )ص 273(.

يتخيّر المؤرخ في ما بعد الوقوف عند جوانب من سياقات مسار الأب ديمرسمين وعثمان الحشايشي اللذين كانت لهما توجّهات 

تراثية غير خافية؛ إذ كان الأب ديمرسمين منفتحًا على التراث التونسي ومولعًا بالبحث الدقيق في واقع التونسيين ومميزات شخصيتهم، 

على الرغم من تمسّكه بالهوية الدينية وسيطرة الشاغل التبشيري الكاثوليكي عليه. أما الحشايشي، فعلى الرغم من انبهاره بمنجز الدولة 

الحامية وانحيازه إلى الوعود التي قدّمتها الحماية الفرنسية في خصوص نشر رسالتها الحضارية وانتشال التونسيين من الجهل، فإن 

مساره يؤكد انخراطه ضمن مشروع حرص على متابعة شخصية التونسيين وعاداتهم وصنائعهم وتقاليدهم وكل ما يمتّ بصلة لمعيشهم 

اليومي. لذلك، يستنتج المؤرخ أنه على الرغم من اختلاف مسار تكوين الشخصيتين، فإنهما تشتركان في كونهما قد عملتا على تعقّب 

نسق التونسيين اليومي ومحاولتهما التعمّق أكثر في سَمت شخصيتهم على صعيد التاريخ، وعلى صعيد الموروث المادي والثقافي أيضًا.

لا ريب في أن فهم شخصية التونسيين يتطلّب البحث في ما راكموه من موروث ثقافي، من أجل فهم خصوصيات المجال الذي 

استوطنوه، وكيفية تمثّلهم واقعهم المعيش، وللقيام بذلك، يستند المؤرخ إلى العروض التي اكتنزها كتاب الحشايشي، الذي لا يختلف 

كثيراً عن أساليب البحوث الإثنولوجية التي قام بها المستكشفون والمولعون بالرحلة من الأوروبيين، حيث عرض فيه الحشايشي كل 

"منذ  أيضًا  وطباعهم  وأخلاقهم  بأعمالهم  يتعلق  ما  وكل  التحصيل،  وأساليب  التنشئة  تخص  وعادات  تقاليد  من  التونسيين  يميز  ما 

بروزهم في الأرحام إلى أن يوضعوا في الرغام" على حد قوله، ما يحيلنا على المشترك الثقافي للتونسيين الذي يكشف، بلا شك، عن ثوابت 

الشخصية التونسية وتحولّاتها.

14 هشام جعيط، الشخصية العربية الإسلامية والمصير العربي )بيروت: دار الطليعة بيروت، 2008(، أما النسخة الأصلية فصدرت عن الدار الفرنسية ساي في عام ‏‏1974‏.

15 البشير بن سلامة، الشخصية التونسية: مقوماتها وخصائصها )تونس: مؤسسات بن عبد الله، 1974‏(.

16 المنصف ونّاس،الشخصية التونسية: محاولة في فهم الشخصية العربية )تونس: الدار المتوسطية للنشر، 2010‏(.

17 الهادي التيمومي، كيف صار التونسيون تونسيين؟ ‏)تونس: دار محمد علي الحامي، 2014(‏.



ليووتموز/ يتموزعدد لالا

184

التونسية وتحولّاتها؛ إذ اعتمد على بعض المقالات التي نشرها الأب  ينتقل المؤلف في ما بعد إلى الحديث عن ثوابت الشخصية 

ديمرسمين في المدة 1958-1961، المتعلقة بمحددات الشخصية التونسية، حيث يُقرّ المؤرخ في البداية بضرورة تبنّي أشكال التداخل بين 

ا، نظراً إلى صعوبة تمييز العناصر الثابتة  المعارف الإنسانية والاجتماعية لدراسة مكوّنات الشخصية التونسية التي تبقى مهمة عسيرة جدًّ

من العناصر المتحولّة، مؤكدًا في الوقت نفسه على تفردّ شخصية التونسية:ين؛ إذ يظهر ذلك من خلال امتلاكهم لهجة تحيل على معانٍ 

مخصوصة، وتتّسم بمرونتها وتشعّبها وينتظم فيها الخطاب وفق شيفرة خاصة.

للتونسيين، وهي الوحدة والتنوع والتواصل.  القاعدية  بناء الشخصية  انتهى المؤرخ إلى بيان الأبعاد التي أسهمت بحظ وافر في 

فالشخصية التونسية تتّسم في الوقت نفسه بالوحدة والتنوع؛ إذ نجد عند المجتمع التونسي قدرة على إنجاز تجانس مذهل، على الرغم من 

تنوّع العناصر الناظمة لانتمائه وتعددها، وهي متمثلة في الأصول العرقية واللغة والدين والحضارة. وفضلً عن ذلك، تتّسم الشخصية 

التونسية بالامتداد والتواصل، وهذا ما يظهر من خلال توافر الموروث التاريخي في أبعاد ثلاثة ثابتة: ذاكرة الأساطير المؤسسة، والإسهام 

ضمن  محوريًا  عنصًرا  تشكل  المرونة  خاصية  أن  ذلك  خلال  من  ويُستنتَج  بالتقاليد.  التمسك  عن  والتعبير  المتوسطية،  الحضارات  في 

الشخصية القاعدية للتونسيين مع قدرتهم الفائقة على التأقلم.

على الرغم من ذلك، فإن المؤرخ لا يتوانى في الإقرار بتشعّب الشخصية التونسية واشتمالها على تصورات سلوكية متناقضة ومتضاربة 

الكياسة  بين  ا  حقًّ ومربك  لافت  بشكل  يزاوجون  فهم  الأضداد،  بين  توازن  تحقيق  على  التونسيون  يحرص  "إذ  الأحيان؛  بعض  في 

والخشونة والمرونة والتصلّب والرجولة والاتزان" )ص 320(. وعمومًا، ختم المؤرخ هذا الفصل بالإشارة إلى أن ما خطّه الحشايشي من 

أفكار تعلّقت بتقاليد التونسيين وعاداتهم، يتوافق مع مشاغل الأب ديمرسمين، حيث انخرط الاثنان في البحث عن الجينوم الثقافي 

للتونسيين من خلال سبر مختلف تصرفاتهم وإدراك مكوّنات شخصيتهم وخصوصيات عوالمهم السطحية.

مثّلت خلاصة الكتاب مراجعات منهجية وإبستيمولوجية في خصوص راهن الكتابة التاريخية، حيث أكد ضرورة تسلّح مؤرخ اليوم 

أنه نجح في استقراء مصادر  المؤلف في  تتزايد، وتكمن أهمية هذا  انفكّت  ما  بأدوات معرفية ونظرية جديدة لمقاربة إشكاليات مختلفة 

محسوبة على التاريخ الموازي، وذلك لإعادة قراءة ماضي التونسيين والغوص في أخبارهم لبناء مرويّة جماعية جديدة تستجيب لمتطلّبات 

المرحلة الراهنة، وتعيد صوغ السردية الوطنية بالبحث في الأزمنة المفقودة داخلها. وقد لا نبالغ إنْ قلنا إن الكتاب لا يعدو أن يكون تأكيدًا 

من المؤرخ على فكرة طريفة مفادها أن الهوية لا يمكن أن تكون إلّ أرضًا متحركةً متجددةً تأبى الثبات، وتنزع دائمًا إلى احتضان التنوّع 

والتعدد والاختلاف.



185

ت كتـباراجعـم مراجعة كتاب أخبار التونسيين: مراجعات في سرديات الانتماء والأصول

References المراجع 

• بن سلامة، البشير. الشخصية التونسية: مقوماتها وخصائصها. تونس: مؤسسات بن عبد الله، 1974‏.	

• بن مرابط القفصي، المنتصر. نور الأرماش في مناقب القشاش. تحقيق لطفي عيسى. تونس: المكتبة العتيقة، 1998.	

• التيمومي، الهادي. كيف صار التونسيون تونسيين؟ تونس: دار محمد علي الحامي، 2014.	

• جعيط، هشام. الشخصية العربية الإسلامية والمصير العربي. بيروت: دار الطليعة بيروت، 2008.	

• الحشايشي، محمد بن عثمان. العادات والتقاليد التونسية: الهداية أو الفوائد العلمية في العادات التونسية. تحقيق الجيلاني بن 	

الحاج يحيى. تقديم محمد اليعلاوي. تونس: سراس للنشر، 1994.

• رضوان العبادي، محمد. مجمع الأمثال الشعبية التونسية. تونس: دار سحنون للنشر والتوزيع، 2018.	

• صفر، محمد البشير. الجغرافيا عند العرب. ترجمة حمادي الساحلي. بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1987.	

• ___________. مفتاح التاريخ: مفكرات ومقالات تاريخية. تقديم وتحقيق حمادي الساحلي. بيروت: دار الغرب الإسلامي، 2009.	

• عمامو، حياة ولطفي عيسى ومنصف التايب. السلطة وهاجس الشرعية في الثقافة الإسلامية. تونس: دار أمل للنشر، 2005. ‏	

• عيسى، لطفي. أخبار المناقب في المعجزة والكرامة والتاريخ. تونس: سراس للنشر، 1993.	

• ___________. مميزات الذهنية المغاربية في القرن السابع عشر. تونس: سراس للنشر، 1994.	

• ___________. مغرب المتصوّفة من القرن العاشر إلى القرن السابع عشر: الانعكاسات السياسية والحراك الاجتماعي. تونس: 	

مركز النشر الجامعي وكلية العلوم الإنسانية والاجتماعية بتونس، 2005.

• ___________. كتاب السير: مقاربات لمدونات المناقب والتراجم والأخبار. تونس: دار المعرفة للنشر، 2007.	

• ___________. بين الذاكرة والتاريخ في التأصيل وتحوّلات الهوية. الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2016.	

• ونّاس، المنصف. الشخصية التونسية: محاولة في فهم الشخصية العربية. تونس: الدار المتوسطية للنشر، 2010‏.	

• ونيس، سالم. الحكاية الخرافية والشعبية. تونس: دار سحنون للنشر والتوزيع، 2016.	


