
إلى  بالنظر  نقدياً  اشتغالًًا  الفرنسية  بالثورة  اشتغل  الحوليات.  مدرسة  رواد  من  فرنسي  مؤرخ   )1927-1997( فوريه  فرانسوا  	*
كزافيه  وألبير  سوبول  ألبير  تزعمها  التي  ماركس(  كارل  بفكر  المتأثرة  التاريخية  الكتابات  )مجموع  الماركسية  الإستوغرافيا 
ومعجم   ،)1986( الفرنسية  والثورة  وماركس   ،)1978( الفرنسية  الثورة  في  التفكير  أعماله  من  فوفيل.  وميشال  مارتينيز 
الثورة الفرنسية النقدي بالتعاون مع المؤرخة مونا أوزوف )1988(. والمقال، موضوع هذه الترجمة، مكتوب من هذا المنظور 

النقدي، ونشُِِر في مجلة الحوليات: اقتصاديات، مجتمعات، حضارات، ضمن باب "جدالات وعراكات" "Débats et combats"، الذي 
ميَّز هذه المجلة من باقي المجلات العالمية خلال القرن العشرين. )المترجم( 

أستاذ التاريخ بجامعة ابن طفيل بالقنيطرة في المغرب. 	**
Professor of History, Université Ibn Tofail, Kénitra, Morocco.

houbaidamohamed@yahoo.fr
***	 هذه الدراسة ترجمة لـ:

François Furet, "Le catéchisme révolutionnaire," Annales. Economies, sociétés, civilisations, vol. 26, no. 2 (1971),  
pp. 255-289.

التي تقابلها هذه   ،Le catéchisme révolutionnaire الفرنسية الثورة" ترجمةً للصيغة  العنوان "في نقد  ارتأينا تفضيل هذا  	
العبارة: "العقيدة الثورية"، وذلك بالقياس إلى المعنى العام للمقالة التي تتناول قضايا الثورة الفرنسية والكتابات المرتبطة 

بها من منظور نقدي. 

يعالج فرانســوا فوريه الثورة الفرنســية من زاوية نقدية، خاصة على مســتوى الكتابات التاريخية التي اهتمت بالموضوع 
انطلاقاً من رؤية ماركسية، كما هو الحال مع ألبير سوبول وكلود مازوريك ومؤرخين ومؤلفين آخرين. وفي هذه المعالجة، 
عمــل علــى تحليل واقع العهــد البائد )مرحلــة ما قبل الثــورة( على مســتوى البنيــة الاجتماعية بصفة خاصة، ومناقشــة 
ا  الأيديولوجيا الثورية التي تأسســت في المرحلة الممتدة ما بين 1789 و1794، وتحولت إلى مقياس كوني، حتى صارت أمًُّ
للثورات الأوروبية اللاحقة، ولا سيما الثورة الروسية عام 1917. وفي عملية التحليل هذه، سعى صاحب المقال إلى تفكيك 
المقاربــة الغائية التي تحكمت في الكتابات ذات الصلة بالثورة، والنظر إلى الأمور على نحو متحرِّر من ســحر الذكرى، ومن 

س. تقديس الحدث المؤسِّ

كلمات مفتاحية: الثورة، الأيديولوجيا، اليعقوبية، العهد البائد، الماركسية.

François Furet addresses the French Revolution from a critical perspective, particularly through Marxist 
historiography on the subject from authors and historians such as Albert Soboul and Claude Mazauric. The 
author works to analyse the nature of the pre-revolutionary period (French: l’ancien régime) with focus on social 
structures and to discuss the revolutionary ideology that took shape between 1789 and 1794, then transformed into 
a universal standard underpinning subsequent European revolutions (especially the 1917 Russian Revolution). 
Furet uses this analysis to deconstruct the dominant teleological approach to scholarship on revolutions and to 
consider matters free from the allure of remembrance and reverence for the critical moment.

Keywords: Revolution, Ideology, Jacobinism, Ancien Régime, Marxism.

 *François Furet   |   فرانسوا فوريه

**Mohamed Houbaida   |   ترجمة محمد حبيدة

في نقد الثورة***

Le catéchisme révolutionnaire

   DOI: https://doi.org/10.31430/UONG3179 :الرقم التعريفي

97

mailto:houbaidamohamed@yahoo.fr
https://doi.org/10.31430/UONG3179


98

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

ا،  "مأساة الفرنسيين، كما هو الحال بالنسبة إلى العمّال، هي هذه الذكريات الكبرى. من اللازم أن تضع الأحداثُ حدًّ

بصفة نهائية، لهذا التمجيد الرجعي للماضي".

ماركس، "رسالة إلى سيزار دي بايبيه"، 14 أيلول/ سبتمبر 1870.

I

هل عدنا إذًا إلى معارك الزمن الجميل؟ هل يهدد شبح الثورة المضادة صُنع الأجداد العظام؟ قد نعتقد ذلك على الرغم من الهدوء 

ألبير سوبول. في هذا الكتيِّب يندد  العامة، ونحن نقرأ كتيِّب كلود مازوريك الصادر مؤخرًا))) بتقديمٍ من  القاتم إلى حد ما في حياتنا 

ه إلى الجمهور العريض، والذي نشرتُه منذ خمس سنوات صحبة دانيال ريشيه))). يُشتبه في  المؤلِّف تنديدًا حادًا بتاريخ الثورة الموجَّ

عملنا هذا انزياحه عن التفسيرات الماركسية التي تبناّها ألبير سوبول وتلامذته، ومن ثمّ عن كتب الأسلاف العِظام الذين احتكرهم 

هؤلاء لمصلحتهم الخاصة، من جون جوريس إلى جورج لوفيفر، بعقيدة مطمئنة. لذلك ولأن للمنطق طبيعته المانوية، فقد اتهِمتُ 

أنا وريشيه بمجاراة "الأيديولوجيا البرجوازية" التي عملت وفق هذا المنطق، على تغطية مؤلَّفنا بِـ "حملة إعلانية قوية في الصحافة، 

وعلى موجات الأثير والتلفزيون". وبما أن كلود مازوريك لم ينصت سوى لشجاعته فإنه لم يتردد في تبديل القواعد المعمول بها في 

ه فعلًًا ما يسميه "التحيز المناهض للوطن"  الميدان العلمي، بوساطة ابتكار غير مسبوق. فقد بثّ في واقع الأمر الوطنيّة في قرائه ليشوِّ

لخصومه المشتبه في فتورهم إزاء التوسعية اليعقوبية))): "أقولها كما أعنيها"، هكذا وضّح بهذا الصدد في رد ذاتي أثارته هذه الخطوة 

ذات الجرأة الزائدة. في نهاية المطاف، في عرض طويل، يكشف لنا هذا الباحث الحازم سرَّ بصيرته: "منهج المؤرخ إذًا مطابق نظريًا 

لنهج حزب العمال اللينيني". ولذلك وُضِعت في وجه كتاب مشتبه في أمره مبادئ محاكمة مزدوجة، فارتدى المدعي العام عباءة من 

وجهين، وجه أمجادنا الوطنية، ووجه النظرية اللينينية. وبناء عليه، نفهم أن الحكم ليس لطيفًا، فالمدعَى عليهما، في حقيقة الأمر، 

هما اللذان كانا من وراء ذلك.

على  الخفيّة.  الصراعات  من  صراع  أو  مزحة،  الواقع  في  هو  السياسي - المسرحي،  جانبه  في  الجدل،  هذا  أن  القارئ  سيفهم 

المستوى السياسي، لا شيء ولا أحد يهدد أثر الثورة الفرنسية في فرنسا الحالية. فقد توقَّف اليمين، منذ هزيمة الفاشية، عن اتخاذ 

ل تسميتها  موقف ضد ثورة 1789 - 1794 وضد الجمهورية. وعلى المستوى الأكاديمي، فإن الكتابات التاريخية "الماركسية" )التي أفضِّ

وقواعدها  وتقاليدها  أسلافها  لها  إذ  مضى؛  وقت  أي  من  أكثر  اليوم،  المهيمِنة  الكتابات  هي  الفرنسية  بالثورة  المهتمة  باليعقوبية( 

ي حس التجاسر وعدم الامتثال. واختصارًا، تهيمن الثورة الفرنسية على المجتمع  وأفكارها الرائجة، ومن ثم لا يمكن القول إنها تنمِّ

والمؤسسات، وخاصة الجامعية. أعني ببساطة أن كل نقاش تاريخي حولها لا ينطوي على أي رهان سياسي حقيقي.

ومع ذلك، إذا استمر المؤرخ في تصديقها، فلأنه في حاجة إلى هذا التصديق. تريح المشاركةُ الخيالية في النضالات السياسية 

بالخصوص المرءَ المركون في ديوانه، بما أنها وهمية، فتنعم بأكبر قدر ممكن من الرضا النفسي في مقابل القليل من الإزعاج. لكن، 

د القيم التي  من جهته، إذا شعر المرء بهذا الوهم باعتباره واقعًا، فذلك لأن المثقف، من خلال تاريخ الثورة الفرنسية، يقتسم أو يمجِّ

1 Claude Mazauric, Sur la Révolution française (Paris: Editions Sociales, 1970).

2 François Furet & D. Riche, La Révolution française (Paris: Hachette, 1965-1966).

أشار المؤلف في الهامش إلى أن هذا الكتاب سيرى النور في طبعة جديدة قليلة التكلفة. ومعلوم أن الكتاب طبع بعد ذلك عدة مرات، آخرها طبعة سنة 2010، عن دار النشر 

هاشيت. )المترجم(

له الثوريون الفرنسيون إلى مقر للنقاش في شؤون الثورة وتدبير  3 كلمة يعقوبي أو يعقوبية Jacobin/ Jacobinisme ترتبط في الأصل بديْر اليعقوبيِّين في باريس الذي حوَّ

مجرياتها بين عامي 1789 و1974. )المترجم(



99

تترجـمـا
الثور في نقد

لا تزال حية. ففي تشكُّل الأسس ذاتها لحضارتنا السياسية، لم تفقد هذه القيم من قوتها التمجيدية؛ إذ إن الكفَّ عن اعتبارها رهاناً 

من رهانات النضال الحقيقي لا يعني بالضرورة اختفاءها من ذاكرة الناس. وهذا، ليس لأن الذاكرة الوطنية فقط، هذه القضية التي 

تحظى بكثير من العناية التربوية، متأخرة عن أحداث حياتنا الاجتماعية، وإنما بالخصوص لأنها تتمتع بمرونة لا حدود لها تقريبًا. فمن 

الواضح أن أي ثورة، منذ الثورة الفرنسية، ولا سيما الثورة الفرنسية نفسها، تميل إلى اعتبار نفسها بدايةً مطلقة، ونقطة بداية التاريخ، 

عِي "أساسًا" ثوريًا،  نة في عالمية مبادئها. هذا هو السبب الذي يفسر لدى المجتمعات التي تدَّ وغنيةً بكل الإنجازات المستقبلية المضمَّ

خاصة إذا كان هذا الأساس حديث العهد نسبيًا، الصعوبةَ الجمة في كتابة تاريخها المعاصر))). فكل تاريخ من هذا القبيل هو تخليد 

للأصول، وسحر الذكرى هو وفاء للأسلاف، وليس نقاشًا نقديًا لما هو موروث.

بهذا المعنى، لا مفر ربما من اعتبار أي كتابة لتاريخ الثورة الفرنسية إحياءً لذكرى، إلى حد ما. تلك الذكرى الملَكية التي نبكي 

فيها على مصائب الملك والشرعية الضائعة. وتلك الاحتفالات "البرجوازية" التي يجري فيها الاحتفال بتأسيس تعاقد وطني جديد. 

س ووعوده المستقبلية. من هذه الزاوية، يمكن ربط جميع  وتلك الذكرى الثورية التي يجري فيها التركيز على دينامية الحدث المؤسِّ

الكتابات التاريخية ذات الصلة بالثورة الفرنسية ربطاً مشروعًا بتطور الظرفية السياسية والاجتماعية للقرنيَن التاسع عشر والعشرين))). 

بٍ ومفهوم في كل مرحلة بنصيب من الحاضر، الذي يحمله في  ولذلك نحصل على نصوص غريبة نوعًا ما، في شكل تاريخٍ مترسِّ

تفسيره للماضي. هذا التمرين مفيد بلا شك، بل وشافٍ، بالقدر الذي يشكّل وعيًا بالظروف الغامضة التي يتجذر فيها الماضي والحاضر 

ويختلطان. لكن ما لم يقُد إلى تصورِ تاريخٍ نسبيٍّ بالتمام، وخاضعٍ للطلب الاجتماعي، مثل نقطة ارتكاز وهمية ضمن انحراف خارج 

عن السيطرة، فلا يمكن هذا التمرين أن يقتصر على مجرد معاينة لنصيب الحاضر في كل تاريخٍ ذي صلة بالثورة؛ إذ ينبغي له أن يكون 

مصحوبًا بفهم خاص، دقيق قدر الإمكان، لإكراهات حاضرنا.

الثورة، ماضٍ أم مستقبل؟

من الواضح أن هذه الإكراهات بعيدة كل البعد عن أن تكون، وبالقدر نفسه، مثمرة أو عقيمة. فالحكم المسبق المعادي للثورة، 

على سبيل المثال، حتى لو شكّل خلفيةً لتاريخ الثورة بما يكتسيه من أهمية على غرار ما يظهر مع إيبوليت تِينْ، يبدو لي هو الأكثر 

سوءًا لفهم الظاهرة، لأنه يميل باستمرار إلى التقليل منه أو إنكاره، فيؤدي، بطبيعة الحال، إلى تفسيرات ذات نفحة أخلاقية )عناية 

إلهية، مؤامرة ... إلخ(، لا تناسب - وهذه هي وظيفتها - تفسير الأحداث أو الفترات التي تتميز بنشاط الجماهير الشعبية الاستثنائي. 

لفهم الثورة، لا يزال من الضروري قبولها بطريقة معينة، لكن، على وجه التحديد، يبقى كل شيء مرتبطاً بطريقة التناول. ظل معظم 

المؤرخين في النصف الأول من القرن التاسع عشر منبهرين بالحدث الذي هيمن على حياتهم؛ لكن لا أحد منهم، لا فرانسوا جيزو 

ولا جول ميشليه، ولا حتى ألكسيس دو توكفيل، منح نفسه إمكانية اعتبار هذا الحدث مألوفًا و"عاديًا" ويسير الفهم. على العكس 

د الوجودي لكتاباتهم التاريخية. كلهم "غيّروا" وجهة هذا الحدث الهائل، ففكّكوا  من ذلك، شكّل الانبهار أمام غرابة الظاهرة المحدِّ

عناصره وفتراته، وموْضَعوه من جديد في تطور طويل لصياغة دلالته أو دلالاته من الناحية المفاهيمية. هذا لأن أي تحليل تاريخي 

حقيقي للثورة يبدأ بالنقد، ضمنيًا على الأقل، لما يشكل وعيَها البيِّن، وبالقطيعة بين القديم والجديد، التي توجد في صلب الأيديولوجيا 

الثورية: من وجهة النظر هذه، فإن دو توكفيل يذهب فكريًا إلى أبعد الحدود، لما قلبَ الفكرة التي تكونت لدى الفاعلين الثوريين 

4 Mona Ozouf, "De Thermidor à Brumaire: le discours de la Révolution sur elle-même," Revue historique (Janvier-Mars 1970), pp. 31 - 66.

5 ينظر:
Alice Gérard, La Révolution française, mythes et interprétations (1789-1970), Collection Questions d'histoire (Paris: Flammarion, 1970).



100

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

عن أنفسهم وعن أفعالهم، وأظهر أنهم، بعيدًا عن كونهم كانوا من وراء القطيعة الجذرية، أكملوا في واقع الأمر الدولة البيروقراطية 

س: كان  المؤسِّ الحدث  السياسية حررته من أسطورة  المحافظة  نزعته  إلى جيزو، فإن  بالنسبة  أما  بدأها ملوك فرنسا.  التي  المركزية 

ينبغي للثورة الفرنسية أن تكون تتويجًا وليس بداية. ومن بين هؤلاء الثلاثة، كان ميشليه هو من استبطن أكثر الأيديولوجيا الثورية، 

لكنه تناول تاريخ الثورة بعدما خبَرَ تاريخ فرنسا بأكمله. وهذا الشغف من أجل الماضي، إضافة إلى تحليله الثاقب المتعدد الزوايا للتاريخ 

س له، كان عليها أن تكون "كتلة"، وفق ما جرى تداوله  الثوري، هو الذي حرَّره من الغائية؛ لأن الثورة، لكي تبشر بالمستقبل وتؤسِّ

في ظل الجمهورية الثالثة.

النضالات التي شهدتها بدايات الجمهورية الثالثة عززت الأيديولوجيا العفوية للثورة - الأم، وخصوصًا تطور الحركة الاشتراكية؛ 

لأن هذه الأخيرة حملت بقوة ثورةً ثانية سعت على نحو جدلي إلى إنكارِ الوضع الذي أرسته الثورة الأولى، وتحقيقِ وعودها في نهاية 

من  الثورة - الأم)))  اكتشفت  حيث  الخطي،  الرسم  هذا  الساذجة،  الأيديولوجيا  هذه  الغريب،  التشكيل  هذا  ظهر  ولذلك  المطاف. 

جديد المعنى التأسيسي الذي أعطاه إياها الفاعلون في ذلك الإبان؛ لكن بفهم مختلف، وكأنه بُتر من جزء كبير من الغنى التجريبي 

مس  الذي  التغيير  وذلك  القيم،  شمل  الذي  التحول  ذلك  هي  تعد  لم  الفرنسية  الثورة  إن  أي  وضيق،  انتقائي  معنى  لأنه  للحدث، 

ميرابو  من  معاصرَين،  فرنسيَين  ومجتمع  دولة  تأسيس  في  الفضل  إليهم  يرجع  الذين  الوضع،  على  والقائمين  الاجتماعية  القوانين 

خ بالتاسع من شهر تيرميدور من التقويم الجمهوري )الموافق لـ 27 تموز/ يوليو  إلى نابليون. وهذه الثورة المسماة "البرجوازية" تؤرَّ

1794())) لما انتهت تمامًا مجريات الحلقة "اللابرجوازية". وقد تمثل صلبها، من ثمة فصاعدًا، في مرحلتها اليعقوبية، في وقت أخفت 

التاريخي الفعلي والعلاقات الحقيقية بين المجتمع المدني والدولة. فالرهان  فيه الأيديولوجيا الأخلاقية والطوباوية، بشدة، المسار 

العاطفي للمؤرخ الساذج على هذه القيم، وعلى هذه الأيديولوجيا، يسمح له بأن يستعيدَ، لحسابه الخاص، وهْمَ الفاعلين خلال السنة 

وليس  الكونية  القيمة  ذي  المزدوج  التأسيس  من  نوعًا  الفرنسية  الثورة  على  ويضفيَ   ،)1794-1793( الجمهوري  التقويم  من  الثانية 

ا للجميع"، خشيتُ على هذه الإحالة الكلاسيكية))) من التشويش على  الوطنية فقط. حينما تحدث ألبير سوبول عن "الثورة باعتبارها أمًُّ

النقاش، لكنها تنير على الأقل عمق الشغف، مثل صرخة نابعة من القلب.

هذا، لأنه منذ عام 1917 لم تعد الثورة الفرنسية هي قالب الاحتمالات الذي تتبلور انطلاقًا منه بالضرورة ثورة أخرى محرِّرة بصفة 

ا لحدث حقيقي، وصار  نهائية؛ ولم تعد هي ميدان القدرات الذي اكتشفه جون جوريس ووصفه بكل ثراء عطاءاته. فقد أصبحت أمًُّ

لابنها اسم: تشرين الأول/ أكتوبر 1917، وبشكل عام الثورة الروسية. منذ عام 1920، شدّد ألبير ماتياز في كتيِّب))) على صلة القرابة 

1794، من جهة، والدكتاتورية البلشفية في سنوات  1793 إلى تموز/ يوليو  بين حكومة الثوريين الراديكاليين)1))، من حزيران/ يونيو 

الحرب الأهلية، من جهة أخرى: "اليعقوبية والبلشفية هما معًا دكتاتوريتان تولَّدتا عن الحرب الأهلية والحرب الخارجية، ودكتاتوريتان 

طبقيتان حركّتهما الوسائل نفسها، أي الرعب والمصادرة والضرائب، سعيًا في نهاية المطاف إلى هدف مماثل ألا وهو تغيير المجتمع، 

6 سيكون من المثير للاهتمام دراسة السبب الذي جعل الثورة الإنكليزية التي جرت في القرن السابع عشر لم تقم بدور الثورة - الأم بالنسبة إلى الثورات الأوروبية في 

القرون الثامن عشر والتاسع عشر والعشرين.

7 في تاريخ الثورة الفرنسية، التاسع من شهر تيرميدور Thermidorيوافق 27 تموز/ يوليو 1794، ويشير إلى سقوط ماكسيمليان روبيسبيار. )المترجم(

8 D. Guérin, Bataille autour de notre mère, t. 2. de la réédition 1968 de La lutte des classes sous la Première République, pp. 489 - 513.

.Kropotkine وكروبوتكين Michelet مألوفة في القرن التاسع عشر، إذ نجدها على نحو خاص لدى ميشليه Maternelle كانت هذه الإحالة الأمُومية

9 Albert Mathiez, Le Bolchevisme et le Jacobinisme (Paris: Librairie de l'Humanité, 1920).

ون في الأصل Les Montagnards، وهم الثوريون الراديكاليون الذي حملوا هذا الاسم الذي يحيل إلى الجبل أو المرتفع، لأنهم كانوا  10 يتعلق الأمر هنا بمن يُسمَّ

يشغلون المقاعد العليا من المجلس التأسيسي الوطني. )المترجم(



101

تترجـمـا
الثور في نقد

ليس فقط المجتمع الروسي أو المجتمع الفرنسي، وإنما المجتمع الكوني" )ص 3-4(. ثم إن البلشفيين الروس، كما أكد ذلك ماتياز، 

الروسي  الاشتراكي - الديمقراطي  الحزب  انقسم  حالما  اليعقوبية.  مرحلتها  وخاصة  الفرنسية،  الثورة  مثال  استحضار  عن  يتوقفوا  لم 

إلى بلاشفة ومناشفة عام 1903، دافع لينين عن النموذج اليعقوبي )الثوري(: "ارتباط اليعقوبي ارتباطاً وثيقًا بتنظيم البروليتاريا التي 

الإشارة  هذه  غذّت  الثورية")1)).  الاشتراكية - الديمقراطية  الحركة  بالتحديد  يفسر  الذي  هو  الطبقية،  بمصالحها  واعية  أصبحت 

د، في كتاب غير متداول كثيرًا)1)) أعيد  جدلًًا بأكمله مع تروتسكي الذي كان في هذه المرحلة قد مال إلى جهة المناشفة، حيث شدَّ

التي أصبحت واعية بمصالحها  البروليتاريا  ارتبط "بتنظيم  فإما أن "اليعقوبي"  لينين،  لتحليل  التاريخية  المغالطة  نشره مؤخراً، على 

الثورية:  الاشتراكية - الديمقراطية  الحركة  عن  راديكالي  بتميُّز  أي  يعقوبي،  أنه  وإما  اليعقوبية)1))،  إلى  الانتماء  عن  فكفّ  الطبقية"، 

تاريخي  تحليل  في  إليه  خلص  الذي  الاستنتاج  بحسب  بينهما")1))،  الهوة  تفصل  وعقليتان،  وخطتان،  ومذهبان،  عالـَمان،  "وهما 

مطول للمآزق والحماقات الأيديولوجية للرعب اليعقوبي. لكن هذه الدعوة إلى الامتثال الفكري المتشبث بالماركسية التي لا تشوبها 

لينين، في  بعد وفاة  أنه  المثال،  نعلم، على سبيل  الروس.  الثوريين  الدائم في وعي  الثورتين  الحال تصادم  شائبة، لم تمنع بطبيعة 

الوقت الذي خيم فيه شبح "التيرميدور" )سقوط روبيسبيار(، أقام ستالين تحالفه التكتيكي مع زينوفييف وكامينيف على أساس خوفهم 

المشترك من بونابرتٍ جديد، الذي لم يكن سوى تروتسكي، القائد السابق للجيش الأحمر.

لم تراود هذه العدوى أذهان الناشطين التاريخيين خلال القرن العشرين فحسب، بل كانت موجودة أيضًا في عقول مؤرخي 

الثورة الفرنسية، لا سيما أن الكتابات التاريخية المرتبطة بالثورة، في فرنسا على الأقل، كانت في معظمها بقلم اليساريين. كان لـِ 

"إزاحة" الثورة الفرنسية من جانب الثورة الروسية، بتحويل الاهتمام والفضول من أحداث عام 1789 إلى أحداث عام 1793، نتائج 

إيجابية في ميدان التبحر العلمي؛ إذ شكل ذلك حافزًا قويًا لتعميق البحث في دور الطبقات الشعبية الحضرية في الصيرورة الثورية، 

مما أنتج كتبًا مهمة)1))، مثل غلاء المعيشة لألبير ماتياز)1))، والأذرع العارية لدانيال غيران)1))، والمتسرْوِلون لألبير سوبول)1)). 

فمن الواضح، كما تؤكد ذلك أمثلة كثيرة من دو توكفيل إلى ماكس فيبر، أن التساؤل عن الحاضر يمكن أن يساعد على تفسير 

الماضي.

لكن، بطبيعة الحال، يُشترط أن يظل هذا التساؤل تساؤلًًا وسلسلةً من الفرضيات الجديدة، وليس إسقاطاً آليًا وعاطفيًا للحاضر 

على الماضي. ومع ذلك، أن يكون مصحوبًا بخطاب آخر ضمني عن الثورة الروسية، كما يرافَق القاصر، فإن تأويل الثورة الفرنسية 

11 Vladimir I. Lénine, Un pas en avant, deux pas en arrière (Moscou: Œuvres choisies, 1954), t. I, p. 617.

وخطّ التشديد بقلم لينين.

12 Leon Trotsky, Nos tâches politiques (Paris: Pierre Belfond, 1970).

تعمّد تروتسكي ترك هذا الكتاب، الذي ظهر في آب/ أغسطس 1904، في الظل؛ إذ بعد انضمامه إلى البلاشفة في عام 1917، لم يكن يرغب في تلطيخ صورته السياسية 

بهذه المعارضة "اليمينية" في وجه لينين.

13 Ibid., p. 184.

14 Ibid., p. 189.

15 يمكن أن نضيف إلى هذه الكتب الأعمال المهمة التي أنجبتها المدرسة الإنكليزية، وخاصة أعمال إريك هوبسباوم E. Hobsbawm وجورج روديه G. Rudé. أما 

ريتشارد كوب R. Cobb الذي لا يُظهِر ارتباطاً بالماركسية، فيبدو لي أنه ينتمي إلى فكر مختلف.

16 Albert Mathiez, La vie chère et le mouvement social sous la Terreur (Paris: Payot, 1927).

17 Daniel Guérin, Les luttes de classes sous la Première République, rééd (Paris: Gallimard, 1968).

18 Albert Soboul, Les sans-culottes parisiens en l'an II (Paris: Librairie Clavreuil, 1958).

خلال الثورة الفرنسية نعُت عوام الناس بِـالمتسرْوِلين Les sans culottes، لأنهم كانوا يلبسون سراويل طويلة، على خلاف الأرستقراطية التي كانت ترتدي تَبَابِين تصل حد 

الركبة. وهذا اللباس الشعبي صار موضة رجالية في فرنسا ومجموع أوروبا إبان القرن التاسع عشر وخلال الأزمنة اللاحقة. )المترجم(



102

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

لا يكتسب ثراءً وعمقًا. انتشر هذا الخطاب المستتر في التحليل التاريخي مثل السرطان، لدرجة تدمير تعقيده ودلالته. أرى مسارات 

في هذه الظاهرة: أولًًا، البحث في تاريخ الثورة الفرنسية عن سوابق تبرر التاريخ الروسي الثوري وما بعد الثوري)1)). لنأخذ على سبيل 

كما  ستالين،  أن  ذلك  التاريخين،  لكلا  مشتركة  خاصية  تشكل  والتي  للثورة،  القيادية  المجموعة  داخل  التطهير  عمليات  المثال 

التفسيرَين  المضادة. ومنذ ذلك الحين، جرى تعزيز  الثورة  باسم الصراع مع  القدامى  أزاح مرافقيه  إلى روبيسبيار،  بالنسبة  الحال  هو 

المضادة  الثورة  بوجود  القائلة  الفكرة  رهما حول  الروسي، وتحجُّ المثال  الفرنسي على فهم  المثال  للتطهير، حيث ساعد  "العفويَين" 

داخل الثورة، ولذلك وجب تفكيكها. كان من شأن المقارنة الحقيقية وربما المثمرة للظاهرتين أن تعمل، في كلتا الحالتين المختلفتَين 

تمامًا، على فحص الكيفية التي تجري بها الصيرورة المتطابقة فعلًًا لتقسيم فريق القيادة الأصلي وتصفيته. بدلًًا من ذلك، غلبت آلية 

تبرير الحاضر بالماضي، تلك السمة المميِّزة للتاريخ الغائي.

المسار الثاني: استبدال بعض التحليلات، المتناقضة أحياناً، التي تركها لنا ماركس وإنجلز فيما يتعلق بالثورة الفرنسية)2))، بماركسية 

مبسّطة وتبسيطية جدًا. إنه نوع من الخطاطة البسيطة الخطية للتاريخ، حيث تسمح الثورة البرجوازية بحشد الفلاحين والجماهير الشعبية 

الحضرية وراءها، بالمرور من نمط الإنتاج الفيودالي إلى نمط الإنتاج الرأسمالي. اكتست دكتاتورية الثوريين الراديكاليين من جراء هذا 

الأمر نفسه، الذين ارتقوا باعتبارهم الحلقة الأكثر "شعبية" في المسار، دلالةً "تقدمية" بالغة تقضي بالسير "حتى النهاية"، بوساطة الحرب 

والرعب، بالمهمات المسندة مسبقًا إلى الثورة البرجوازية، وتقضي في الوقت ذاته بإعلان عمليات التحرر المقبلة، وعلى وجه التحديد ثورة 

تشرين الأول/ أكتوبر 1917. وهكذا تجد الثورة نفسها مُزاحةً أكثر فأكثر عن مكانها بالقياس على واقعها الزمني الصرف، ومأخوذةً من 

عام 1789 إلى عام 1793، وتتوقَّف فجأة في تموز/ يوليو 1794، حينما اندلعت في أوروبا واستقرت في فرنسا. هنا، يصبح مفهوم "الثورة 

البرجوازية" فضفاضًا وحاملًًا، إلى حد بعيد جدًا، مسارًا زمنيًا محصورًا في هذين الطرفين.

اليعقوبية  من  ماركسية  أقل  لأنه  فذلك  سابقًا(،  د  المحدَّ )بالمعنى  "الماركسي"  المؤرخ  يزعج  لا  الواضح  التناقض  هذا  كان  إذا 

الجديدة، لأنه يُسقط الرسم الماركسي، الذي نقلته الثورة السوفياتية، على توظيفٍ سياسي عاطفي قوي بصورة أخرى، والذي يتمثل 

سةً لـِ "الأمة العظمى" وفي الوقت نفسه محرِّرة للمجتمع الكوني، أي كونها  في تفسير الثورة الفرنسية انطلاقًا من ذاتها، باعتبارها مؤسِّ

"يعقوبية" أكثر منها "تأسيسية". إن ما يبتغيه مؤرخ من هذا الصنف في الثورة السوفياتية هو ما أدركه ماتياز منذ عام 1920، الذي لم 

يكن ماركسيًا بعدُ: تراكبُ صورتين محرِّرتين، لتشكيل نسيج تاريخنا المعاصر في هيئة ديانة للتقدم، حيث يؤدي الاتحاد السوفياتي 

في الصورة الثانية الدور الذي أدته فرنسا في الصورة الأولى. لا يهم كثيراً إن كان إسهام تاريخ العقود الأخيرة قد حمل إلى هذا البناء 

تكذيبًا ما كان عليه أن يستمر بعده: الأيديولوجيا تحديدًا لها وظيفة إخفاء الواقع، وبالنتيجة الصمود في وجه هذا الواقع. فالمؤرخ 

الخروج من صندوق  البشرية، يُحجم عن  إنارة  التي تحمل على عاتقها مهمة  الذي تفشّت في ذهنه فكرة الأمة  الجديد،  اليعقوبي 

د "دروس" تاريخٍ، هي بمنزلة تربية على التقدم،  الأكسجين. وها هو مرة أخرى، على العكس من ذلك، بصوت ألبير سوبول، يجدِّ

ويتحدث عن عام 1793 بصيغة الحاضر: "من منا لا يدرك أن بعض المشكلات، التي تواجه الحركة الثورية اليوم، كانت أصلًًا، وفي 

شكل آخر، في قلب اللعبة الاجتماعية والسياسية المعقدة والرهيبة خلال العام الثاني من التقويم الثوري الجمهوري؟")2)).

19 في الكتابات التاريخية "اللينينية"، تتميز الثورة الروسية بالمرونة اللامحدودة، لكونها لا تنتهي أبدًا.

20 قادتني كتابة هذا المقال إلى إعادة قراءة ماركس وإنجلز، فالنصوص التي كرّساها للثورة الفرنسية رائعة، لكنها دائمًا ما تكون تلميحية، وأحياناً يصعب التوفيق بينها. 

قين، وآمل أن أتمكن من نشرها قريبًا بمساعدة صديقي كوستاس بابايوانو Kostas Papaioannou. وسأقتصر هنا، باستخدامٍ  تستحق هذه النصوص جردًا وتحليلًًا منسَّ

إلى  بعدُ  لم تترجم  التي  يتعلق بنصوص ماركس وإنجلز  يقترحه مازوريك عنهما. فيما  الذي  التفسير  انحراف  بالضرورة لأعمال ماركس وإنجلز، على إظهار مدى  انتقائيٍّ 

.Karl Marx & Friedrich Engels, Werke (Berlin: Dietz, 1961-1968) :الفرنسية، أشير إلى النسخة الألمانية من الأعمال الكاملة

.Mazauric, p. 2 :21 تقديم ألبير سوبول لكتاب كلود مازوريك، يُنظر



103

تترجـمـا
الثور في نقد

فيها كتاب سوبول،  يمثل  لينينيةٌ - شعبويةٌ  رائجةٌ  أفكارٌ  القول،  إذا صح  الفرنسية،  الثورة  تأويل  هكذا تشكّلت، على مستوى 

ه من مجموع  موجز تاريخ الثورة الفرنسية)2))، من دون شك، المثال الأبرز، إذ تبدو قواعده راسية بقوة لدرجة أنها معززة بما تضمُّ

بالضرورة  التاريخية "اليسارية"، من جون جوريس إلى جورج لوفيفر)2)). فويلٌ لمن انحرف عن هذا الرسم، لأنه يخرج  الكتابات 

عن دانتون وجوريس، روبيسبيار وماتياز، جاك رُو وسوبول. ففي هذا المزيج الباهظ، الإكراهي إلى حد ما، يتعرَّف المرء إلى الروح 

هنا  السلطة.  بحجة  والنقاش  بالغائية،  والسببيّة  القيمة،  بحكم  المفهوم  تستبدل  تاريخية  لكتاباتٍ  والمحافظة  والطائفية  المانوية 

تهويدتَهم  سة من جانبين،  المؤسِّ اليعقوبية  الثورة  تيلار دي شاردان(، ممثلو  القسيس  إلى  )نسبةً  الجدد  الشارديون  يستعيد هؤلاء 

على  هؤلاء،  خلال  من  يبقى  هكذا  الشعب.  عن  الدفاع  دور  يتولون  حيث  المتخيَّل،  الثنائي  السياسي  العالـَمَ  ذلك  أي  القديمة، 

معنى  عن  ينفصل  لا  تاريخٍ  عبر  ونقله  بسرده  تكفّلوا  الذي  المضادة،  والثورة  الثورة  تعاقب  والمستقبل،  والحاضر  الإرث  مستوى 

التعاطف والتربية. أيُّ تاريخ آخر للثورة، وأيُّ تاريخ يحاول الانفلات من آلية التطابق العفوي هذه مع الموضوع والقيم، التي يكون 

عليه شرحها على وجه التحديد، هو بالضرورة، انطلاقًا من هذا الوضع، مضاد للثورة، بل حتى معادٍ للوطن، فيظهر "منطق" التفكير 

رًا من ثمة فصاعدًا، لإحياء الذكرى. إنه قبر الجندي المجهول، لكن  هذا معصومًا، غير أنه لا يعدو أن يكون طقسًا متجددًا، ومتحجِّ

ليس قبر لامارْن، وإنما قبر فلوروس)2)).

II

يشكّل كتاب ألبير سوبول الأخير)2)) مثالًًا بارزًا على هذا الصنف من التاريخ. من وجهة النظر هذه، لا ينبغي الاستهانة بالأمر، 

كما توحي بذلك طرائق تأليفه)2))، لأنه في البساطة الشديدة نفسها التي تميزه، يكشف تصميمه عن كل أسرار هذا الوعي التاريخي، 

الاحتفالي والغائي في الوقت ذاته.

بوصفه مؤرخًا للثورة الفرنسية، يقترح ألبير سوبول عنواناً واعدًا، مقتبسًا من برنامج السلسلة)2)): "الحضارة والثورة الفرنسية". غير 

أنه، وقد أخلف وعد هذه الواجهة الساحرة التي كانت ستأخذنا عبر العالم بحثًا عن التراث الثقافي الهائل، يقدم لنا بصورة كلاسيكية 

جدًا "أزمة العهد البائد"، التي هي بمنزلة مسح للقرن الثامن عشر الفرنسي. يتضح من الصفحات الأولى أن هذا القرن بأكمله هو قرن 

أزمة، وأن كل عناصر التحليل، على جميع مستويات التاريخ، تتجه نحو عام 1789، كما لو أنها مجذوبة نحو ذلك التتويج الذي لا 

مفر منه، والذي يؤسس لها لاحقًا: "لقد ساهمت الفلسفة، المندمجة على نحو وثيق في الخط التاريخي العام، في انسجام مع حركة 

الاقتصاد والمجتمع، في هذا النضج البطيء الذي تحول فجأة إلى ثورة توجت عصر التنوير" )ص 22(.

حيّر هذ التقديمُ القارئَ بعض الشيء، حيث فاجأه وصدمه بالعديد من الافتراضات الميتافيزيقية، فسارع إلى الاطلاع على "فهرس 

المحتويات" ليعرف إن كان عليه أن يستمر! هنا، انتظرت القارئ مفاجأة أخرى: التصميم. أربعة أجزاء: الفلاحون، والأرستقراطية، 

22 Albert Soboul, Précis d'histoire de la Révolution française (Paris: Editions Sociales, 1962).

ثمة رسم هزلي إلى حد ما لهذا التفسير العتيق للثورة في النص الذي ذيّل به المؤلف نفسه الطبعة الجديدة من كتاب تسعة وثمانون Quatre-vingt-neuf، لصاحبه جورج 

.Georges Lefebvre, La Révolution française dans l'histoire du monde contemporain (Paris: De Gruyter 1969) :لوفيفر

ألبير  قدمه  الذي  التأويل  مستوى  على  حتى  شرعية،  غير  بصورة  لي،  يبدو  ما  بحسب  تبنيّها،  جرى  والتي  ودلالتها،  لوفيفر  جورج  أعمال  أهمية  إلى  أدناه  23 سأعود 

سوبول وتلامذته.

24 تفضيل قبر جندي فلوروس Fleurus المجهول، في سياق هذا التحليل، يشير إلى رمزية معركة فلوروس، بالأراضي البلجيكية الحالية، التي انتصر فيها الثوريون 

الفرنسيون على التحالف الأوروبي، البريطاني – النمساوي – الألماني، المعادي للثورة عام 1794. )المترجم(

25 Albert Soboul, La civilisation et la Révolution française, t. 1: La crise de l'Ancien Régime (Paris: Arthaud, 1970).

.Les Annales E.S.C. (Septembre - Octobre 1970), pp. 1494 - 1496 :26 ينظر التوضيحات المنشورة في

27 Les grandes Civilisations (Paris: Arthaud, [n. d.]).



104

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

والبرجوازية، و"الطبقة الرابعة"، أي الطبقات الشعبية الحضرية. بالتأكيد، يبقى كل تصميم ذاتيًا، ومتضمناً بالضرورة إكراهات منطقية، 

والسياسة،  والظرفية الاقتصادية،  الديموغرافيا،  م  بمراوغات، فقد قسَّ القيام  إلى  الثامن عشر  القرن  التصميم يدفع مؤرخ  لكن هذا 

والثقافة، إلى أصناف اجتماعية، وتناول على سبيل المثال "التنوير" في الجزء الثاني المخصص للأرستقراطية، ثم "الفلاسفة" في 

الجزء الثالث عند التطرق إلى البرجوازية؛ ولم يدرس الدولة المطلقة إلا "عند الحديث" عن الأرستقراطية، وعلى نحو عابر من خلال 

الروابط الوحيدة التي احتفظت بها الملكَية مع طبقة النبلاء. لجأ ألبير سوبول بحزم إلى هذا التحليل الأرسطي الجديد، حيث تتحرك 

الطبقات مثل أصناف ميتافيزيقية.

إذا كان سوبول قد جازف فتبنىّ تقسيمًا متصنعًا مثل هذا، فإننا نود مسايرته في ذلك؛ لكون السبب لا يعود فقط إلى التقاعس 

ففي  ذلك)2)).  مع  دقيق  لكنه  مختلف،  بعنوان  كان  وإن  المفاهيمي،  الإطار  هذا  ضمن  درَّسه  أن  سبق  موضوع  تنظيم  إعادة  عن 

الثامن عشر الفرنسي بأكمله الذي  النهائي الذي يكتسيه الموضوع، بتاريخ القرن  نظره، الأمر يتعلق بالأحرى، مهما كان العنوان 

إليها  تشير  البائد،  بالعهد  يُعرف  ما  سياق  في  عامة  بأزمة  عشر  الثامن  القرن  تميز  أولًًا،  أساسيَين:  افتراضَين  إلى  ضمنيًا  يحيل 

"تطابقات" مجريات الأمور على جميع مستويات الواقع التاريخي. ثانيًا، هذه الأزمة هي أساسًا أزمة ذات طبيعة اجتماعية، ويجب 

تحليلها بأدوات الصراع الطبقي. والحال أنه من هذين الافتراضين، يكون الافتراض الأول حشوًا أو غائيًا، أو كلاهما في الوقت 

والمثير  تاريخية.  فرضية  هو  والثاني  الأشياء.  لتقدير  عقلاني  معيار  أي  من  ضبابيته،  بسبب  ينفلت،  فإنه  حال،  أي  وعلى  نفسه. 

الثامن  فالقرن  بقليل.  ذلك  قبل  الحدث، وحتى  فيها  ينشأ  التي  اللحظة  نفسها، في  الفرنسية  الثورة  تهم  أنها فرضية  للاهتمام هو 

د من خلال الصراع بين  عشر بالنسبة إلى سوبول هو قرن إيمانويال سِياس وكُرّاسه "ما الطبقةُ الثالثة؟". غُيِّب قرن بأكمله، وتحدَّ

على  طغى  أن  الثوري  للحدث  يسبق  لم  الاجتماعي.  التناقض  بهذا  التطورات  كل  ارتبطت  حيث  الثالثة،  والطبقة  الأرستقراطية 

لمؤرخٍ،  كبيرًا  فكريًا  إنجازًا  الأمر  إذا كان هذا  عما  يتساءل  أن  فعلًًا،  المرء،  يمكن  السذاجة.  بمثل هذه  عشر  الثامن  القرن  تاريخ 

بعد مئة وثمانين عامًا من الأبحاث والتفسيرات، وبعد العديد من التحليلات التفصيلية والشاملة، ليقتسم صورة الماضي هذه التي 

إلى  بالنسبة  إنجازًا  العمل  هذا  يكون  أن  ما  نوعًا  المفارقة  من  كان  إذا  عما  وأيضًا  الفرنسية؛  الثورة  في  المباشرون  الفاعلون  كوّنها 

الإنتاج التاريخي الماركسي، للانخراط في الوعي الأيديولوجي المعاصر للحدث الذي يسعى المرء إلى تفسيره. بالنسبة إلى سوبول 

1789 ليست واحدة من تعددية المستقبل الممكنة للمجتمع الفرنسي في القرن الثامن عشر، بل هي مستقبله  وسِياس، فإن ثورة 

الثامن  القرن  قُطِّع  عائليًا،  ليُأكل  الموجودِ  بيار  سان  دي  برناردان  شمّامِ  حال  هو  مثلما  حتى.  ومعناه  ومنتهاه،  وتتويجه،  الوحيد، 

قه في عام 1789. ولكن ماذا بقي منه؟ عشر، كما عرضه سوبول، ليتم تذوُّ

أعتقد أن المؤلِّف شعر ببعض الحرج، لأنه في آخر لحظة أضاف إلى تقسيمه السوسيولوجي فصلًًا ختاميًا استعاد عنوانهُ حرفيًا عنوانَ 

الكتاب أزمة العهد البائد. غير أن الأمر لا يتعلق بخاتمة حقيقية، وإنما بعرض جديد، كلاسيكي أصلًًا، عن الأصول الفورية للثورة: دورة 

الانكماش الاقتصادي التي بلورها إرنست لابروس، والأزمة الاجتماعية، وإجهاد "التنوير"، وعجر الدولة، والتمرد الأرستقراطي. فأين تقع 

"أزمة" العهد البائد؟ أفي عام 1780 الذي وصفه سوبول في الختام، أم في الكثافة الزمنية لتناقضات القرن الثامن عشر الاجتماعية؟ كل 

هذا ليس واضحًا تمامًا للقارئ، لكن يبدو أن الإجابة، ضمنيًا على الأقل، هي هذه: هنا وهناك. فقد راكم القرن وقود الحريق، وعام 1780 

حمل الشرارة. وبهذه الطريقة، فإن اقتحام الزمانيّة الأخير في تحليل الطبقات الاجتماعية لا يغيِّر لا التقطيع المفاهيمي ولا فلسفة التحليل 

الغائية. فهو يتدخّل، على العكس من ذلك، لتأكيدهما، إنها العناية الربانية الجديدة للاهوتيٍّ جديد.

28 Albert Soboul, La société française dans la seconde moitié du XVIIIe siècle (Paris: CDU, 1969).



105

تترجـمـا
الثور في نقد

الدفينة،  التناقضات الاجتماعية  الثامن عشر المسكين؟ مجال واسع من  القرن  في سرير بروكروست هذا)2))، ماذا حدث لهذا 

الحاملة مستقبلًًا حدده الصراع الطبقي للفترة 1789-1793: من ناحية، البرجوازية وحلفاؤها "الشعبيون"، من فلاحين و"طبقة رابعة" 

في المدن، ومن ناحية أخرى، الأرستقراطية.

مشكلة الضرائب الإقطاعية و"رد الفعل الفيودالي"

رأيي  صفحة، وهي في   200 لهم  صت  خُصِّ إذ  تقريبًا،  النص  ونصف  الأسد  نصيب  على  الفلاحون  استحوذ  التحليل،  هذا  في 

الأفضل في الكتاب. قام ألبير سوبول بتركيبٍ للعديد من الأعمال حول فلاحي العهد البائد، وحلل بطريقة تامة مختلف مظاهر الحياة 

الريفية، من تأطير اجتماعي، وتقنيات، وديموغرافيا، وأعمال يومية، وزراعات، ومعتقدات، وغيرها.

ينبع من هذه الصفحات تعاطف ملموس مع عالم الأرياف، وفهم لحياة المستضعفين، مما يمنحهم نكهة جلية. ومع ذلك، على 

مستوى التفسير الأساسي، يثير التحليل مشكلة هائلة جرى حلها سريعًا بعض الشيء. يتعلق الأمر بالضرائب الإقطاعية ووزن النظام 

الفيودالي في البوادي الفرنسية في القرن الثامن عشر.

ضرب سوبول الحصار: على المستوى المفاهيمي، وإن كان لا يجهل بطبيعة الحال التمييز بين "الفيودالي" و"الإقطاعي"، 

الأيديولوجيا  خلطتهما  باستمرار، كما  المفهومين  بين  خلط  الفرنسية)3))،  الثورة  خلال  القانون  رجال  لدى  الأمر  عليه  مما كان  أكثر 

لجوهر  دًا  محدِّ باعتباره  فيودالي"  "نظام  عن  أو  "التعقيد"  عن  بالحديث  التاريخي،  التحليل  صعيد  على  له،  سمح  ما  هذا  الثورية. 

العلاقات الاقتصادية والاجتماعية في البادية. وبسبب هذا الارتباك المستمر في توظيف المفردات بين "الفيودالي" و"الإقطاعي"، 

أسيراً  الذي وصفه)3)). ولذلك نجده  مباشرةً،  الحدث  الذي لحق  الوعي  أو في  للثورة  المعاصر  الوعي  المؤرخ مرة أخرى في  انخرط 

للتقسيم الذي أقامته أيديولوجيا 1789 بين "العهد البائد" و"العهد الجديد"، حيث صُنِّف البائد باعتباره "فيوداليًا". من هنا، اضطر إلى 

أن يضع على عاتق هذه "الفيودالية" كل الجوانب السلبية و"المتفجرة" في نهاية المطاف للمجتمع القروي، من استغلالٍ للفلاحين، 

وبؤسٍ، وانحباسٍ في الإنتاجية الزراعية، وبطءٍ في التطور الرأسمالي. وبما أن هذا "النظام الفيودالي" عانى ضربات قاسية في فرنسا 

مدة أربعة أو خمسة قرون، فإن الفكرة القديمة القائلة بـ "رد فعل أرستقراطي")3)) )ص 89( تأتي لدعم مفهوم هش. يبدو، تقريبًا، وكأن 

الأمر يتعلق بجلسة مساء ليلة الرابع من آب/ أغسطس الشهيرة.

العقاري  الريع  في  الإقطاعية  للضرائب  النسبي  للوزن  الوطني،  المستوى  على  الكمي،  التحليل  فإن  امرئ،  كل  يعلم  كما 

هائل،  نحو  على  متنوعة  هي  الضرائب  القريب:  الأمد  في  متاحًا  يكون  ولن  متوافر  غير   - النبلاء  وطبقة  الفلاحين  دخل  وفي   -

في  سوبول  كتب  إحصائية.  سلاسل  في  تجميعها  من  كثيرًا  تمكِّن  لا  الأراضي  أصحاب  بيانات  فإن  ولذلك  مشتتة،  والمصادر 

44: "لقد هيمن الريع العقاري، الفيودالي بالأساس، على الحياة الزراعية"، من الواضح أن هذا الافتراض )فيما سبق  الصفحة 

أكثر  المباشر  والاستغلال  والمزارعة  الإيجار  مداخيل  كانت  حيث  عشر،  الثامن  القرن  في  فرنسا  إلى  بالنسبة  خاطئ  أكدتُه(  أن 

29 سرير بروكروست le lit de Procuste/ Procrustes: في الميثولوجيا اليونانية كان بروكروست قاطع طريق يضع ضحيته في سرير من مقاس معين، فيجعلها داخله 

مهما كان طولها أو قصرها، بالبتر أو التمطيط. وترمز هذه العبارة إلى المغالطة، حيث يتم تكييف المعطيات مع القوالب الجاهزة. )المترجم(

30 ينظر ميرلان دي دواي Merlin De Douai الذي ذكره ألبير سوبول )ص 67( وتقاريره المرفوعة إلى المجلس التأسيسي باسم اللجنة الفيودالية، في الرابع من أيلول/ 

سبتمبر 1789، والثامن من شباط/ فبراير 1790.

31 نجد الأمر نفسه لدى مازوريك )Mazauric, pp. 118-134(، حيث اختُزلت "الماركسية" في آلية لتبرير الوعي المعاصر بالحدث.

.Féodal والفيودالية Seigneurial والإقطاعية Aristocratique 32 يُعرّف سوبول هنا، كما هو الحال في مواضع أخرى، مفاهيم الأرستقراطية



106

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

جاز  إذا  الضبابية،  هذه  درجة  ما  لكن  المتخصص.  إلى  بالنسبة  مفاجئ  أمر  وهذا  الإقطاعية،  الضرائب  من  تأكيد،  بكل  أهمية، 

لي القول؟ هنا تكمن الأهمية. بهذا الصدد، تشهد الدراسات الكثيرة المتاحة التي عُنيَت بجهات البلاد، على واقع متباين جدًا. 

أنهم  يبدو  الفيودالي،  للنظام  خضوعًا  أقل  نسبيًا  كانوا  والذين  فرنسا،  جنوب  في  لادوري  لوروا  عنهم  تحدث  الذين  فالفلاحون 

تظهر  بْوا)3))،  بول  عليه  اشتغل  الذي  سارت  إقليم  وفي  عشر)3)).  السادس  القرن  مطلع  منذ  جدًا،  مبكرًا  الإقطاعي  الريع  وا  صفَّ

نسبة الجباية الإقطاعية ضعيفة جدًا، بل أقل قيمة من الريع العقاري، قياسًا على مبلغ الإيجار. والمراجعة التي قام بها أصحاب 

إن  المبالغة،  وبنوع من  بْوا،  بول  استنتاج  القول، بحسب  تُسفر عن ضرائب إضافية. "يمكن  لم  السابع عشر  القرن  الأراضي في 

نسبة  إن  حيث  بواترينو)3))،  أبيل  بها  اهتم  التي  أوفيرنيا  منطقة  في  نفسه  الشيء  ونجد  الفلاح".  تهم  لا  الإقطاعي  الريع  مسألة 

الارتفاع  نحو  نزوع  مع  المرة،  هذه  لكن،  المئة،  في   10 يظهر،  ما  بحسب  تتجاوز،  لا  الخام  بالناتج  مقارنةً  الإقطاعية  الضرائب 

كانت  التي  بورغونيا  في  كما  ميار)3))،  جون  درَسها  التي  بروتانيا  منطقة  في  ذلك،  من  العكس  وعلى  عشر.  الثامن  القرن  خلال 

موضوع دراسة أنجزها بيار دي سان جاكوب)3))، والتي خضعت لدراسة أخرى أنجزها ريجين روبان)3))، ظلت الجباية الإقطاعية 

من  الحقيقية،  الثقيلة  الإقطاعية  الضرائب  أن  ويبدو  العينيّة.  الضرائب  بوساطة  سيما  لا  مهمة،  الخام  الناتج  على  المفروضة 

المرتبطة  والضرائب  بورغونيا،  منطقة  في  )شومبارت(  الإنتاج  من  معلوم  لجزء  العيني  الاقتطاع  هي  كانت  الاقتصادية،  الوجهة 

بروتانيا. في  للإيجار  الخاضع  بالمجال 

بوصفه  عشر،  الثامن  القرن  في  فيودالي"  فعل  "رد  عن  نتحدث  أن  لمعارفنا،  الراهنة  الحالة  في  الممكن،  من  ليس  لذلك، 

صيرورة موضوعية داخل الاقتصاد والمجتمع الزراعي في القرن الثامن عشر. وليس حتى من المؤكد أن تكون الضرائب الإقطاعية 

قد  الإيجار،  قيمة  من  عمومًا  مخصومة  الأعشار  غرار  على  كانت  لكونها  الأول،  المقام  في  المالك  كاهل  أثقلت  التي  الحقيقية، 

وحتى  صحيحًا،  العكس  كان  لو  حتى  لكن  الصغير.  المزارع  أي  فقرًا،  الأشد  للفلاحين  المعيشي  المستوى  في  كبيرًا  تأثيرًا  أثرت 

لو كانت الزيادة في الضرائب الإقطاعية هي مصدر إفقار الفلاحين في نهاية القرن الثامن عشر، فلن تكون نتيجة ذلك هي هذه 

الحركة ذات الطبيعة الأرستقراطية و"الفيودالية". )بالمعنى الذي يتحدث عنه سوبول، أي حركة أرستقراطية ومناهضة للرأسمالية 

النصف  أوفيرنيا خلال  النمو في تسويق الإقطاعات في  ح  ا جدًا وضَّ بيانيًا مهمًّ بواترينو مؤخرًا)3)) رسمًا  أبيل  الوقت ذاته(. نشر  في 

الثاني من القرن، واندماجها المتزايد في الإنتاج من أجل السوق. وفيما يتعلق بمنطقة بورغونيا في منتصف القرن الثامن عشر)4))، 

أظهر بيار دي سان جاكوب )الذي يبدو، علاوة على ذلك، متحفظاً على استخدام مصطلح "رد الفعل الإقطاعي"( كيف اندمجت 

فعل  "رد  من  فبدلًًا  البادية)4)).  في  الرأسمالية  تطور  أي  الفيزيوقراطية"،  "الثورة  يسميه  ما  في  الضرائب،  جابي  عبر  الإقطاعة، 

33 Emmanuel Le Roy Ladurie, Les paysans de Languedoc (Paris: SEVPEN, 1966), t. 1, pp. 291 - 292.

34 Paul Bois, Paysans de l'ouest (Paris-La Haye: Mouton, 1960), pp. 382 et suiv.

35 A. Poitrineau, La vie rurale en Basse-Auvergne au XVIIIe siècle (1726-1789) (Paris: PUF, 1965), cf. 1. 1, pp. 342 et suiv.

36 Jean Meyer, La Noblesse bretonne au XVIIIe siècle (Paris: SEVPEN, 1966).

ينظر بالخصوص الجزء الثاني من الكتاب. لم يمنع ثقل الضرائب الإقطاعية النسبي جون ميار من الاستنتاج: "بأن الضرائب الإقطاعية الصرفة تمثل، مهما كانت عالية، 

نسبة ضعيفة إلى حد ما من دخل طبقة النبلاء" )ص 1248(.

37 P. De Saint-Jacob, Les paysans de la Bourgogne du nord au dernier siècle de l'Ancien Régime (Paris: Les Belles Lettres, 1960).

38 R. Robin, La société française en 1789: Semur-en-Auxois (Paris: Plon, 1970).

39 Poitrineau, t. 2, p. 123.

40 De Saint Jacob, p. 434.

41 Ibid., pp. 469 - 472.



107

تترجـمـا
الثور في نقد

أرستقراطي"، ألا يحق لنا أن نتحدث، كما نادى بذلك ألفريد كوبان)4))، عن تبرجُز الإقطاعة؟ من وجهة النظر هذه، قد لا تكون 

الذي  والحماس  والرأسمالية.  للبرجوازية  معادية  وإنما  للفيودالية"،  "معاديةً  أو  للأرستقراطية  معاديةً  للإقطاعة  الفلاحين  مقاومة 

ساد ليلة الرابع من آب/ أغسطس لم يكن حماسًا لجبهة طبقية حشدتها المصلحة المشتركة، بل كان قناعًا للخلاف، أو على الأقل 

تاريخ  في  الرأسمالية  تطور  مقاومات  يُزِل  لم  الإقطاعية  الضرائب  إلغاء  أن  جدًا  الواضح  من  ذلك،  على  علاوة  جذري.  فهم  لسوء 

المجتمع القروي الفرنسي. وبحسب ما يقترحه كتاب بول بْوا، فإن عداء الفلاح للإقطاعة قد لا يكون إلا شكلًًا عتيقًا من معارضته 

الاقتصادي. للتحول 

من هذه الزاوية، اقترح مقالٌ ألماني)4)) في المدة الأخيرة فرضيةً مثيرة للاهتمام، فقد أوضح، انطلاقًا من مقارنة بين بافاريا 

عن  البارزة،  بممتلكاتهم  احتفاظهم  مع  والنبلاء،  الدين  رجال  تخلى  حيث  إلبه،  نهر  غرب  الواقعة  ألمانيا  عكس  على  أنه  وفرنسا، 

كل الحيازة القديمة لفائدة فلاحين مستأجرين استأثروا نتيجة لذلك بـ 80 إلى 90 في المئة من الملكْية النافعة، في فرنسا تمثلت 

الظاهرة الأساسية لتطور الإقطاعة في كراء الحيازة )أرض السيد الإقطاعي( التي امتدت من القرن السادس عشر إلى القرن الثامن 

عشر على حساب الأراضي الخاضعة للواجب الجبائي، والتي كان النبلاء يكرهونها بسبب انخفاض قيمة هذا الواجب. ففي نهاية 

الأراضي، وهذا رقم ضعيف، على عكس  ثلث  أكثر من  يمتلكون  الفرنسيون  المستأجرون  الفلاحون  لم يكن  الثامن عشر،  القرن 

القرى  الذي عرفته  التفقيرِ  الغربية في فهم  المقارَن لتطور الإقطاعة في فرنسا وألمانيا  التحليل  امتياز هذا  السائد. ويتجلى  الرأي 

الفرنسية عشية الثورة، وحضورِ بروليتاريا فلاحية عريضة لا نظير لها على الجهة الأخرى من نهر الراين، حيث كانت 90 في المئة 

من الأراضي في أيدي مستغِليّن مالكين. لكن هذا التحليل يؤكد، في الوقت نفسه، أن نمو الرأسمالية القروية في فرنسا قد مرّ عبر 

استئجار الحيازة. وبعيدًا عن كونها شكلت عرقلةً في وجه هذا النمو، كانت الإقطاعة، بوساطة مدبِّريها ووسطائها البرجوازيين، هي 

لما احتجوا ضد  الثامن عشر،  القرن  نهاية  الفرنسيين في  الفلاحين  بْوا، لكون  بول  دالةّ على صواب  الحظوظ  قاطرته)4)). وجميع 

الحقوق الفيودالية الموروثة عن الماضي وذات القيمة الثانوية، والتي كان أثرها النفسي أكبر بكثير من وقعها المادي، ناهضوا في 

واقع الأمر رأسمالية الأرض.

بتفاقم  زٍ  متميِّ أرستقراطي  فعل  برد  المرتبطة  الضبابية  الفكرة  منذ مدة طويلة، هذه  قبِلوا،  قد  المؤرخون  إذا كان  ذلك،  ومع 

وترتيب  الطبقات،  لصراع  التبسيطية  الرؤية  مع  تمامًا  تتناسب  لأنها  سوى  ذلك  يكون  أن  يمكن  فلا  الإقطاعية،  الضرائب 

إبطال  تطلبّ  للزراعة  الرأسمالي  "التحول  إن  قال  لما  أولية،  ماركسية  اكتشاف  بإعادة  سوبول  لألبير  تسمح  لأنها  أو  التحالفات، 

"الأدبية"،  عشر  الثامن  القرن  شهادات  من  سلسلة  إلى  تستند  الفكرة  لأن  بالخصوص  هذا   .)89 )ص  والامتياز"  الفيودالية 

ثراء  مدى  يعلم  والله   - للدفاتر  الوثائقية  القيمة  حول  المناقشة  أن  والحال  الأمة.  طبقات  مجلس  دفاتر  إلى  شيء  كل  وقبل 

وإلى  الدفاتر،  دفتر من هذه  رو كل  إذا كان محرِّ ما  بمسألة  أساسية،  عُنيَت حتى الآن، وبصفة   – القرن  بداية  منذ  المناقشة  هذه 

 – الأحيان  أغلب  في  كذلك  وهي   - إيجابيًا  السؤال  هذا  عن  الإجابة  وبافتراض  لجماعاتهم.  الحقيقية  للرغبات  أوفياء  حد،  أي 

أم  الواقع  باعتبارها شهادات على  النصوص  قراءة هذه  أيجب  أهمية.  أكثر  والذي قد يكون  الدفاتر،  ثانٍ لاستخدام  يوجد شرط 

أنا أميل إلى ريجين روبان التي أعطت،  1789؟  بوصفها وثائق عن الحالة السياسية وعن أيديولوجيا المجتمع الفرنسي في عام 

42 Alfred Cobban, The Social Interpretation of the French Revolution (Cambridge: Cambridge University Press, 1964), p. 47.

43 Eberhard Weis, "Ergebnisse eines Vergleichs der grundherrschaftlichen Strukturen Deutschlands und Frankereichs vom 13. bis zum 
Ausgang des 18. Jahrhunderts," Vierteljahrschrift fur sozial-und Wirtschaftsgeschichte, vol. 57, no. 1 (1970), pp. 1 - 14.

44 هناك إيضاحات رائعة بهذا الخصوص في "أرياف منطقة أورليان":
"Les campagnes orléanaises," in: Georges Lefebvre, Etudes orléanaises, t. 1, ch. 1.



108

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

بخصوص هذه النقطة، المثال)4)) الذي ينحو في اتجاه الصنف الثاني من القراءة. على الأقل يبدو لي الطرح الثاني أوْلويًا قياسًا 

الاجتماعية  بالحياة  المقارنة  إجراء  قبل  السوسيولوجية،  المستويات  جميع  على  الدفاتر  محتوى  وصف  أولًًا  ينبغي  الأول.  على 

عنها. نشأت  التي  الحقيقية 

صحيح أن دفاتر الفلاحين كانت في معظم الأحيان مليئة بالمظالم ضد الضرائب الإقطاعية. ومع ذلك، يبدو لي أن هذه الضرائب 

كانت أقل عبئًا من ضريبة العشر، والجباية العامة المفروضة على الفلاحين، اللتَين شكلتا جرحَين كبيرَين لدى الجماعات القروية. من 

هذه الأعباء الإقطاعية، لم تهاجم دفاتر الفلاحين كثيرًا الضرائب الفعلية، بقدر ما هاجمت الأعباء الشخصية والإلزامات والصيد. أما 

بالنسبة إلى فكرة تشديد هذه الأعباء في الماضي القريب، فصحيح أنها كانت موجودة أيضًا، بالخصوص في شكل عَدَاءٍ إزاء المسّاحين 

العقاريين. لكن حتى إن افترضنا، مع أن هذا الأمر بعيد عن الحقيقة بهذا الشكل، أن دفاتر الفلاحين هذه أجمعت على الشكوى من 

الزيادة الأخيرة في الضريبة الإقطاعية، فما الذي يثبت ذلك؟ لا شيء تقريبًا.

أتصور، فعلًًا، أنه إذا نظمنا في المناطق الريفية بفرنسا اليوم استطلاعًا من النوع الذي طرُح عام 1789، مصحوبًا بتحرير مظالم، 

من  محظوظة  اجتماعية  فئة  يشكلون  الفرنسيين  الفلاحين  أن  حين  في  بالإجماع،  الضريبة  ضد  ستكون  الحديثة  الدفاتر  هذه  فإن 

ا، أن يُلصِق الشر  حيث العبء الضريبي منذ مئة وخمسين سنة. من طبيعة النص السياسي، والضمير السياسي أيضًا، مهما كان فجًّ

بالبشر وليس بالأشياء. هذا ما يسميه عن حق تمامًا إرنست لابروس)4))، الذي يبقى هو المؤرخ الماركسي العظيم المختص في أصول 

الثورة الفرنسية، "الإلصاق بالسياسة". قد يكون سبب بؤس نهاية القرن الثامن عشر، والذي تؤكده دلائل كثيرة، هو التزايد السكاني. 

كان من الضروري أن تبحث هذه الملايين الخمسة أو الستة من الرعايا الإضافيين لملك فرنسا عن مكان لتأكيد وجودها، فاندرجت 

العقاري في شكله الأكثر  الريع  - أي  ارتفعت أسعار الإيجارات  إرنست لابروس، حيث  التي اختطها  البيانية  الرسوم  هي الأخرى في 

"برجوازيةً" – وذلك بصفة أسرع بكثير من الأجور وحتى من الأسعار)4)). لكن كيف يمكن الفلاحين، أو حتى موثِّق محلي، معرفة 

ذلك؟ ولماذا لم ينقلِبوا، بطريقة عفوية، ضد القلعة وضد رجالها الذين يشكلون الصورة المحلية للسلطة؟ وكما ذكرت ريجين روبان 

بخصوص دفاتر منطقة أوكْسْوا)4))، فإن مظالم الجماعة القروية ليست تحليلًًا تاريخيًا أو اقتصاديًا، بل هي صورة عن الحياة الواقعية 

1789، في ذروة الظرفية  والجباية والعُشر والصيد: ما يُؤخَذ منها، وما يُمنع عليها؟ علاوة على ذلك، جرى الاستطلاع في ربيع عام 

القصيرة للأزمة. لماذا لم تبحث كتلة الفلاحين الفقراء الهائلة، في الماضي القريب وفي سياق الزيادة في الأعباء الجبائية المرتبطة 

بعملهم، عن أسباب الصعوبات التي عاشوها في ذلك الإبان؟

أن يكون السيد الإقطاعي، أو الإكليروس في حالة العُشر، قد أدّى دور كبش فداء في الأزمة، فإن هذا الأمر لم يبيِّنه أحد على 

من  المخصص  الفصل  في  وذلك  حقيقةً،  محدودًا  النموذج  كان  وإن  سارت،  إقليم  عن  دراسته  في  بْوا  بول  من  أفضل  واضح  نحو 

45 Robin, pp. 255 - 343.

46 E. Labrousse, La crise de l'économie française à la fin de l'Ancien Régime et au début de la Révolution (Paris: PUF, 1943), Introduction 
générale, p. 47.

47 E. Labrousse, Esquisse du mouvement des prix et des revenus en France au XVIIIe siècle (Paris: Dalloz, 1932).

هنا:  القول  فيها  ل  أفصِّ التي  الفكرة  هذه  الفرنسي،  الاقتصاد  بأزمة  يتصل  فيما  بوضوح،  لابروس  إرنست  يقترح  حيث  منه،  الثاني  والفصل  السابع  الكتاب  راجع 

في: الصافي.  الناتج  من  المئوية  النسبة  مستوى  على  حقيقية،  بقيمة  الإيجارات  ارتفاع  إلى  الاقتصادية،  الوجهة  من  أساسي،  بشكل  الإقطاعي"  الفعل  "رد   يعود 

.Introduction générale, p. 45 

48 Robin, pp. 298 - 313.



109

تترجـمـا
الثور في نقد

كتابه لتحليل الدفاتر)4)). نلاحظ، بالفعل، غياب أي علاقة بين حدة مظالم الفلاحين ضد تجاوزات الطبقات ذات الامتياز، والواقع 

الموضوعي للضريبة الإقطاعية أو للعُشر، والسلوك السياسي للجماعات المعنية. على العكس من ذلك، الجهة الغربية من هذا الإقليم 

تبريراً  لذلك  نجد  أن  دون  من  خاصة)5))،  بصفة  الإكليروس  وضد  الامتياز،  ذات  الطبقات  ضد  المرفوعة  المظالم  في  حدةً  شهدت 

موضوعيًا في شساعة الملْكية التابعة للكنيسة أو في نسبة العُشر. والحال أنه في هذه الجهة المذكورة اشتعل تمرد شوانريه المعادي 

للثورة، في حين أن الجنوب الشرقي، حيث كانت المظالم بخلاف ذلك أقل حدة تجاه ذوي الامتياز، شكَّل معقل الوفاء الجمهوري. 

بعبارة أخرى، لا ينبغي أن نبحث عن أسرار واقع حال الفلاحين النفسي وسلوكهم في الترتيب البَعدي لمخيال الصراع الطبقي المناهض 

لـ "الفيودالية"، والمعزَّز بـ "رد فعل أرستقراطي" في البادية.

من أين يأتي إذًا هذا النوع من الإحباط الشائع، الأساسي والحيوي جدًا، في المجتمع الفرنسي في نهاية القرن الثامن عشر، 

قياسًا على طبقة النبلاء وذوي الامتياز؟ يبدو لي أن "رد الفعل الأرستقراطي" هو واقع نفسي وسياسي واجتماعي أكثر منه معطى من 

معطيات الحياة الاقتصادية. شهد القرن الثامن عشر ظهورَ نوعٍ من الاستياء من تعجرف النبلاء)5))، وسُخطٍ على عالم المميَّزين، 

نصًا طريفًا  التي تضمنتها أطروحته  الهرم الاجتماعي. فقد ذكر جون ميار في إحدى الملاحظات  على نحوٍ غير مباشر، على طول 

ساخرًا  دليلًًا  يشكل  والذي  بروتانيا،  إقليم  برلمان)5))  غرف  رؤساء  ضد  موجه  الاسم،  مجهول  بكتيِّب  الأمر  يتعلق  الصدد)5)).  بهذا 

يكون وحيدًا وكيف  يعرف كيف  أن  للمرء  ينبغي  معًا.  نكون  أن  دائمًا  يمكننا  قليل، فلا  أن عددنا  إلى  "نظرًا  الرئاسة:  لقواعد هذه 

ل شرف الملل وحدي أو مع رئيس من الرؤساء  يشعر بالملل بكرامة؛ هذا هو عملنا باستمرار. من هنا تتشكَّل العادة، وأنا الآن أفضِّ

على أن أنعم بالسعادة التي قد تحصل رفقة بعض المستشارين أو السادة الكرام؛ إذ لا نصل إلى درجة الكمال هذه إلا من خلال 

للرئاسة". الطويلة  الممارسة 

اللباس أو المال أو السيف - لكن هذه التمايزات بين النبلاء فقدت الكثير من معناها مع مرور الزمن خلال القرن المذكور، كما 

ز الجانب الآخر، أي تلك "الهوة" الاجتماعية الكبيرة التي تفصل بين النبلاء وعامة الناس - هناك بالفعل  لو أنها لم تضعف إلا لتعزِّ

استياء من "عنصرية" النبلاء. لكن هذا التشنج إزاء هؤلاء بخصوص التشريفات ومظاهر سلطتهم لا يرتبط بالضرورة بزيادة الإرهاق 

من  المطلقة  الملكَية  حرمتهم  وقد  أنهم،  على  علامة  ذلك  يكون  قد  ذلك،  من  العكس  على  الفلاحون.  عاناه  الذي  الاقتصادي 

الحكم، أو قد اعتقدوا ذلك، مع أن الأمر سيان، كانوا مستائين لدرجة الاستهزاء من مظاهر الهيمنة وطقوس التمايز)5)). وهكذا 

كبار  النبلاء،  غير  ضد  النبلاء  أي  والاستعباد،  الهيمنة  حيث  من  نفسية  مأساة  النبلاء،  هؤلاء  غرار  على  عاش،  بأسره  المجتمع  فإن 

النبلاء ضد الصغار، الأغنياء ضد الفقراء، أهل باريس ضد أهالي بقية المناطق الفرنسية، أهالي الحواضر ضد أهالي الأرياف: لم تكن 

49 Bois, pp. 165 - 219.

50 لم تكن مجموعة الدفاتر التي شكّلت فيما بعد خزانة وثائق إقليم سارت Sarthe معاديةً لطبقة النبلاء عداءً حادًّا.

51 ينظر بالخصوص مقال:
Marcel Reinhard, "Élite et noblesse dans la seconde moitié du XVIIIe siècle," Revue d'histoire moderne et contemporaine, t. 3e, no. 1 (1956).

52 Meyer, t. 2, p. 961.

53 كلمة برلمان Parlement هنا في سياق ما قبل ثورة 1789 تعني مجالس العدل التي تمتعت أيضًا في عدد من الأقاليم ببعض الصلاحيات السياسية، منها تسجيل 

المراسيم الملكَية التي يمكن إبداء اعتراض بشأنها. )المترجم(

الفيودالية":  بـ "الحقوق  المتعلق   ،1772 عام   Bretagne بروتانيا  إقليم  طبقات  مجلس  عن  الصادر  الحكم  هذا   )Meyer, p. 793( ميار  جون  أطروحة  في   54 نجد 

"إذا كانت عادةً الحقوق الفيودالية غير ثقيلة بالنسبة إلى الفائدة، فإنها كانت معتدلة وثمينة بالنسبة إلى القَبول والنظر".



110

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

الفرنسي  المجتمع  بيَّن ذلك توكفيل جيدًا)5))، كان  بقدر ما كانت مشكلة هيمنة اجتماعية. وكما  اقتصادية  المشكلة مشكلة ملْكية 

كًا بسبب المركزية الملَكية وتنامي الفردانية التي صاحبتها. من هذا المنظور، يمكن اعتبار الثورة  في القرن الثامن عشر عالـَمًا مفكَّ

بمنزلة صيرورةٍ لاندماج اجتماعي وثقافي هائل، بوساطة النزعة الوطنية "المناهضة للفيودالية" عام 1789، والأيديولوجيا اليعقوبية 

التي حلتّ محلها. شكّل مبدأُ المساواة الوجهَ المعاكس للإذلال، والتعاطف "الجمهوري" الوجهَ المقابل للعزلة "الملكَية". ولذلك، 

من الطبيعي أن تدفع طبقة النبلاء، بوصفها نموذجًا للتمايز، ثمناً باهظاً لهذا الاندماج القومي.

الطبقات المهيمنة في القرن الثامن عشر

ولكن  الكتاب،  من  المركزي  الجزء  ذلك  والبرجوازية،  للنبلاء  وتحليله  سوبول  ألبير  كتاب  إلى  الطويل  القوس  هذا  يعيدني 

أيضًا الجزء المؤسف كثيرًا. أحصلَ هذا بسبب الاختفاء المفاجئ للتعاطف اليقظ الذي أبداه المؤرخ مع العالم القروي، و"أعماله" 

وفاقم  فأكثر.  أكثر  تبسيطيًا  والتفسير  جافًا،  التوصيف  وصار  اللهجة،  فتَرت  لقد  المعتاد؟  بحثه  حقل  من  خرج  لأنه  أم  و"أيامه"، 

الهرم، ومع  باعتباره في قمة  النبلاء،  تناول الإكليروس، مثلًًا، رفقة طبقة  التاريخي.  الواقع  التدميرَ على مستوى  التصميم  تعسفُ 

التشريح  البائد من  العهد  كبير في  تميز  فاختفت من جراء ذلك مؤسسة سوسيوثقافية ذات  ليس كذلك،  أنه  العلم  مع  البرجوازية، 

في  فقط  وليس  غيرتهم،  أو  الجميع  عداء  إليها  وتجذب  العشر  من  الكنيسة  فيه  تعيش  كانت  الذي  الوقت  ففي  السوسيولوجي. 

التفكُّك  المؤسسة بنشاط في  - شاركت هذه  الرابع من آب/ أغسطس  التي تلت  النقاشات  الفلاحين - سنرى ذلك جيدًا في  صفوف 

القراءة  لكن في هذه  الفاحش.  الصغار  الدين  ثراء رجال  باستثناء  بوضوح في تحليل سوبول،  البائد. لا شيء يظهر  للعهد  الثقافي 

مربُّو  دانفيل)5))،  دو  القسيس  أتباع  واليسوعيون  البرجوازية"،  "الروح  ناشرو  جروتيسن)5))،  بيرنار  دعاة  هم  أين  للتاريخ،  الشعبوية 

الكاثوليكية؟ فالكبير لا  التي مثلت أزمة أساسية وحاسمة، بلا شك، في فرنسا  الجانسينية  التنويرية، والأكثر من ذلك هذه  فرنسا 

بالتفاصيل)5)). يهتم 

55 Alexis De Tocqueville, L'Ancien Régime et la Révolution (Paris: Gallimard, 1952), livre II, chap. 9.

أشير بهذا الصدد، بين قوسين، إلى أن الإحالة على دو توكفيل لدى سوبول هي تبجيلية صرفة وخاطئة على الدوام. مثلًًا، ودعمًا لتحليله لأثر الحقوق الفيودالية ولـ "النظام 

صة لغضب  الفيودالي" في أرياف فرنسا خلال القرن الثامن عشر، استعملَ )p. 64( صفحة من "العهد البائد" المقتبَسة من الفصل الأول من الكتاب الثاني، والمخصَّ

د تفسيرًا خاطئًا كان قد ارتكبه فيما قبل في مقال منشور في: الفلاحين على الحقوق الفيودالية. ولذلك فهو يجدِّ
Albert Soboul, "La révolution française et la féodalité," A.H.R.F (Septembre-Octobre 1958), pp. 294 - 297.

هذا لأنه من الواضح بالنسبة إلى أي قارئ نبيه لـ "العهد البائد" أن تظهر أطروحة دو توكفيل على هذا النحو:

أ. كانت الضرائب "الفيودالية" أخف وطئًا على الفلاح الفرنسي، الذي كان قد أصبح مالكًا، من جيرانه داخل القارة الأوروبية، حيث كان معظمهم ما زالوا يعانون السخرة. 

بة ومفصولة عن تكملتها الطبيعية، والمتمثلة في إدارة  وإذا كان الاستياء القروي بهذا الخصوص قويًا جدًا، فليس لأن هذه الضرائب كانت ثقيلة جدًا، وإنما لأنها كانت مترسِّ

السيد الإقطاعي المحلية و"الأبوية".

ب. إذا كان وضع الفلاح الفرنسي "أحياناً" أسوأ في القرن الثامن عشر مقارنةً بالقرن الثالث عشر، فلأن فلاح القرن الثامن عشر كان يعاني التعسف الملكَي، وبالخصوص 

التعسف الجبائي، من دون لجوء ممكن إلى وساطة إقطاعية )الكتاب الثاني، الفصل 12(.

ج. كما هو الحال لدى ماركس الشاب )ينظر بالخصوص المسألة اليهودية(، الفيودالية لدى دو توكفيل هي مؤسسة سياسية وفي الآن نفسه مدنية وسوسيو-اقتصادية؛ إذ 

بة، ومن ثم على نحو لا يطاق، على مستوى المجتمع المدني. من أصول الثورة أن الفيودالية تلاشت على المستوى السياسي بتدميرٍ من النظام الملكَي، وبقيت بصفة مترسِّ

وثمانون  تسعة  كتاب  من  الجديدة  للطبعة  تذييله  في  بعناية،  السياق  المنزوعة  توكفيل  دو  من  المقاطع  لبعض  سوبول  ألبير  استعمال  عن  قوله  يمكن  مما  الكثير   وثمة 

البائد والثورة  العهد  ليقول إن كتاب  النصوص،  بدلالة  يبالي  أو أن لا  توكفيل  الكرام على كتاب دو  إما أن يمر مرور  للمرء  ينبغي   .)Lefebvre, pp. 260, 263, 283( 

L'Ancien Régime et la Révolution يقود إلى تأويلٍ من الصنف الذي يقترحه سوبول. والعكس هو الصحيح تمامًا.

56 B. Groethuysen, origines de l'esprit bourgeois (Paris: Gallimard, 1927).

57 François De Dainville, La naissance de l'humanisme moderne (Paris: Beauchesne, 1940).

58 هذه العبارة ترجمة للصيغة اللاتينية الواردة في النص De minimis non curat praetor والتي تعني أن القاضي لا ينبغي له أن ينشغل بالجزئيات. )المترجم(



111

تترجـمـا
الثور في نقد

صة للبرجوازية، مع "برجوازية الشركات". وهذا أولًًا  وثمة مشكلة أخرى، إذ جرى تناول عالم "المالية" في نهاية الفصول المخصَّ

وقبل كل شيء تفسير خاطئ على وجهَين، ذلك أن "المالية" لا صلة لها لا بالأعمال ولا البنوك، لأنها تتميز منهما تمييزًا واضحًا)5))، 

والمغلقة،  الامتياز  ذات  الرأسمالية  هذه  تمثل  هذه،  النظر  وجهة  من  النشاطين.  بين  تقاطع  حدث  لو  حتى  لهما،  منافسة  كانت  بل 

لما حلَّ  لدى جوزيف شومبيتر.  الذي يظهر  النحو  الشركات على  رأسمالية  نقيض  زراعية،  مالية مملكة  إدارة  تعيش من  التي كانت 

"المصرف" الخصوصي محل "المالية" العمومية، في محاولةٍ لإنقاذ الجهاز المالي الملكَي – وهي عملية يرمز إليها ارتقاء جاك نيكر 

الوزاري – فإن ذلك شكَّل علامة من العلامات المهمة لأزمة العهد البائد على مستوى البنى الاجتماعية والسياسية. من ناحية أخرى، 

لم تكن المالية بكل بساطة عالمًا "برجوازيًا"، فقد كانت في القرن الثامن عشر، على العكس من ذلك، هي المكان المناسب لعبور 

تلك المنطقة الحاسمة التي تتيح الانتقال من طبقة العوام إلى طبقة النبلاء. كانت النخبة المالية، من جباة عامّين، وأمناء للخزينة 

وقات. لو لم يكن  ج بناتها للدُّ العامة، وكبراء القباضة المالية، تشتري الوظائف الديوانية من الملك، وتجعل من أبنائها برلمانيين، وتزوِّ

التي يستشهد بها في  الدخل الأرستقراطي  أنواع  بها  - والتي تكذِّ المرتبطة بالأرستقراطية "الفيودالية"  ألبير سوبول سجين خطاطته 

صفحات 220-224 )6)) – فإنه كان في مقدوره أن يلقي نظرة على هياكل ثروة كبار الموظفين الماليين، كما هو مقترح في أعمال غيه 

شوسيناند)6)). فقد كان الاستثمار في الوظائف والريع الحكومي، بجميع الأنواع، هما السائدين بصفة كبيرة. أما امتلاك إقطاعة فلم 

يكن إلا من باب العجرفة والتباهي في ذلك الإبان، أي كانت رمزًا للوجاهة والهيمنة، وليس ثروة حقيقية.

في واقع الأمر، النقطة الحساسة بامتياز في مجتمع العهد البائد هي منطقة العبور هذه - أو عدم العبور بحسب الحالات والفترات - 

بين ما يمكن أن يسمّى الطبقة البرجوازية الرفيعة وطبقة النبلاء العليا. بالفعل، يصعب، في مجتمع المراتب هذا، الانتقال من طبقة 

ثروة  تكوين  بوساطة  الحاكمة  الأرستقراطية  مرتبة  العامة في  ولوج طبقة  الحال حين  عليه  مما هو  أكثر  كبرائها،  إلى  الصغار  النبلاء 

جانب  من  والمتَّبع  سوبول،  ألبير  لدى  الصارم،  والعمودي  المتشدد،  الاجتماع  علم  إن  للدولة.  الكبرى  الوظائف  وبلوغ  كبيرة  ية  عامِّ

الأيديولوجيين، الرجعيين والثوريين معًا، مثل بولانفلييه وسِياس، يخفي ويتجاهل هذه الحقيقة الرأسمالية التي تبدو لي هي أصل 

أزمة الطبقات الحاكمة في المملكة خلال القرن الثامن عشر. صحيح، لأخذها في الاعتبار، كان من الضروري، على الأقل، دراسة 

ن من 500 صفحة تقريبًا، يظهر  دور الدولة الملكَية في المجتمع وفي أزمة هذا المجتمع. ومع ذلك، في هذا الكتاب الضخم المكوَّ

استبداد علم الاجتماع قويًا لدرجة أن جميع الفصول حضر فيها تحليل الحكم المطلق. علاوة على ذلك، يقدم لنا سوبول في الصفحة 

253 مفتاح هذا الصمت المذهل. كانت الدولة الملكَية، في نظره، ابتداءً من لويس الرابع عشر ذيلَ "الأرستقراطية" )في مفرداته، 
المضادة  الثورة  1789، حيث  عام  والدليل؟  النبلاء(.  إلى طبقة  الدوام، للإشارة  الدقة على  تفتقد  التي  الكلمة  يستعمل سوبول هذه 

الزائد  الكلامي  الدليل  باختصار،  الكواليس.  وراء  نظُِّمت  التي  الانهزامية  الحرب  بعد  وفيما  أيضًا،  فارين)6))  وحيث  فيها،  المرغوب 

والقديم على "الأسباب النهائية".

.)H. Luthy, La banque protestante en France (Paris: SEVPEN, 1959 :59 ينظر

وهذه المراجعة الببليوغرافية التي أنجزها جون بوفيه:
J. Bouvier, A.H.R.F. (Juillet-Septembre 1962), pp. 370 - 371;

ينظر أيضًا:
Guy Chaussinand-Nogaret, Les financiers de Languedoc au XVIIIe siècle (Paris: SEVPEN, 1970).

ومقال المؤلِّف نفسه:
Guy Chaussinand-Nogaret, "Capital et structure sociale sous l'Ancien Régime," Annales E.S.C. (Mars-Avril 1970), pp. 463 - 476.

60 في واقع الأمر، كانت المبالغ المستمدة من الضرائب الإقطاعية بعيدة عن تشكيل حصة الأسد، أو حتى حصة مهمة جدًا، من مجموع هذه الإيرادات.

61 Chaussinand-Nogaret, "Capital."

Varennes 62 أو الهروب إلى فارين: محاولة ملك فرنسا لويس السادس عشر وأسرته الهروب إلى فارين في ليلتَي 20 و21 حزيران/ يونيو 1791. )المترجم(



112

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

من الطريف أن نلاحظ أن سوبول، بناءً على هذا الأمر، تخلى عن إحدى أفكار ماركس الرئيسة)6)) حول العهد البائد الفرنسي، 

وحول تاريخ فرنسا بصفة عامة، فيما يتصل بالاستقلال النسبي للدولة في هذا العهد قياسًا على طبقتَي النبلاء والبرجوازية. فالفكرة هي 

أيضًا وخصوصًا لدو توكفيل، والتي تعد أحد المفاهيم الأساسية)6)). لكنها تشكل من دون شك جزءًا من فكر ماركس وإنجلز لدرجة أن 

ص لها الفصل الأول من تحليله لأصول الثورة الفرنسية)6)). وهذا الفصل يسبقه  وريث هذا الفكر بامتياز، كاوتسكي في عام 1889، خصَّ

بالتحديد تحذير تمهيدي ضد التبسيط "السوسيولوجي" للماركسية، والذي يبدو لي أنه ينطبق تمامًا على حالة ألبير سوبول: "نحن فقط 

على استعداد تام لنربط التحول التاريخي بالصراع الطبقي، فلا نرى في المجتمع إلا سببَين، وطبقتَين متصارعتَين، وكتلتَين متراصتَين 

ومتجانستَين: الكتلة الثورية والكتلة الرجعية، الكتلة الدنيا والكتلة العليا. ولذلك، ليس هناك ما هو أسهل من كتابة التاريخ. لكن في 

الواقع، العلاقات الاجتماعية ليست بهذه البساطة")6)).

في الحقيقة، أدّت الملَكية الفرنسية على مدى قرون، واستمرت في الاضطلاع أكثر من أي وقت مضى خلال القرن الثامن 

عشر، بدور حيوي في زعزعة المجتمع القائم على المراتب. وكانت، بحكم ارتباطها بنماء الإنتاج التجاري، وعدائها القوى المحلية، 

التضامن  قوَّضت  وتدريجيًا،  الاجتماعية.  الحركية  في  الحاسم  العنصر  جوهرية،  بصفة  المال  مع  وموازاةً  القومية،  الظاهرة  وحملها 

العمودي للمراتب وكسرته ودمرته، ولا سيما المرتبة الخاصة بالنبلاء، على المستويَين الاجتماعي والثقافي. اجتماعيًا، عبر الوظائف 

بالخصوص، بتشكيل طبقةٍ أخرى من النبلاء مغايرةٍ لتلك التي شهدتها الحقبة الفيودالية، والتي كانت غالبة في صفوف نبلاء القرن 

الثامن عشر. وثقافيًا، من خلال اقتراح نسق آخر من القيم، غير الشرف الشخصي، على المجموعات الحاكمة في المملكة، المجتمِعة 

تحت إمرتها من ثمة فصاعدًا: الوطن والدولة. باختصار، أحدثت الدولة الملكَية، وقد صارت مركز جذب للمال بما أنها وزّعت الترقي 

الاجتماعي، مع الحفاظ على إرث مجتمع المراتب، بنيةً اجتماعية موازية ومتناقضة مع الأولى، أي إنها خلقت نخبةً وطبقةً حاكمة. 

كان ملك فرنسا قد احتفظ بمكانته سيدًا للأسياد في المملكة، لكنه كان أولًًا وقبل كل شيء هو الراّعي العظيم لمكاتب فرساي.

من الواضح أنه لم يكن هناك، في القرن الثامن عشر، تضامن سياسي في صفوف النبلاء باعتبارهم يشكلون مرتبة اجتماعية، 

فقد أعادت الثورة خلق هذا التضامن من خلال المحنة، ونقلت صورتهم إلى المؤرخ. كان هذا العصر، بخلاف ذلك، مليئًا بالصراعات 

السبب في  العامّة، هو  الذي عانته  العام  أكثر شدة حتى من الازدراء  الذي كان  الكبار،  إزاء  الصغار  النبلاء  استياء  النبلاء، وكان  بين 

63 نصوص ماركس وإنجلز ذات الصلة باستقلالية الدولة المطلقة بالقياس إلى البرجوازية وطبقة النبلاء مشتَّتة وكثيرة. ويمكن الرجوع إلى:
Karl Marx, Critique de la philosophie hégélienne de l'État, 1842 - 1843 (Paris: Editions Costes, 1948), pp. 71-73, 166-167; Karl Marx & Friedrich 
Engels, L'idéologie allemande (Paris: Editions Costes, 1948), pp. 184-185; Friedrich Engels, "Lettre à Kautsky du 20-2-1889," Werke, t. XXXVII, 
p. 154; Friedrich Engels, "Lettre à Conrad Schmidt du 27-10-1890," Études philosophiques (Paris: Editions Sociales, 1951), p. 131; Friedrich 
Engels, Préface de 1891 à "La guerre civile en France," Werke, t. XVII, p. 624.

تُبطل هذه النصوص الأطروحة التي يقدمها مازوريك )Ibid., p. 89(، والتي تفيد أن ماركس وإنجلز قد تخليّا، في مرحلة نضجهما، عن فكرة الدولة المطلقة باعتبارها حَكمًا 

بين البرجوازية وطبقة النبلاء. والدليل أننا نجد هذه الفكرة في نصوص لاحقة، وخاصة في مراسلات إنجلز - كاوتسكي، في الوقت الذي طلب فيه هذا الأخير، في أثناء 

تحضيره لكتابه عن الصراع الطبقي في فرنسا عام 1789، مشُورة إنجلز في هذا الموضوع.

 ،La guerre civile en France الحرب الأهلية في فرنسا  وعلى العكس من ذلك، على حد علمي، لا يوجد أي أثر للتلميح إلى دولة العهد البائد في كتابَي ماركس، 

ونقد برامج غوتا وإرفورت La critique des programmes de Gotha et d'Erfurt، التي يذكرها مازوريك، لكونها تشهد على نظرية ماركس الجديدة في هذا الموضوع. 

والحقيقة أنه وقع في خلط مزدوج، فهو ينسب إلى ماركس، فيما يخص دولة العهد البائد، نظرية لينين حول الدولة البرجوازية )تمامًا كما ينسب إلى لينين )ص 211( عبارة 

مشهورة من كتاب بؤس الفلسفة Misère de la philosophie: "يتقدم التاريخ من جانبه السّيِّئ"(. هذا الخلط هو، علاوة على ذلك، سمة من سمات جهل مازوريك 

الكبير بنصوص ماركس وإنجلز. ما كنت لأفكر في إلقاء اللوم عليه لو لم يدّعِ أنه ماركسي على وجه التحديد، بينما هو يعكس كلًًا من سِياس ولينين، وهذا أمر مختلف.

.la question juive الذي يذكره منذ عام 1843 في المسألة اليهودية ،La Démocratie en Amérique 64 قرأ ماركس بتأنٍّ كتاب الديمقراطية في أميركا

65 K. Kautsky, La lutte des classes en France en 1789 (Paris: Jacques, 1901).

.)Werke, t. XXXVII-XXXIX( 1895ناقش كاوتسكي هذا الكتاب بإسهاب مع إنجلز. ينظر مراسلاتهما ما بين عامي 1889 و

66 Kautsky, p. 9.



113

تترجـمـا
الثور في نقد

إصدار مرسوم عام 1781 )6)). من جانب النبلاء الصغار، نبلاء السيف، كان العداء للمال، ومحدَثي النعمة، والحركية الاجتماعية، عداءً 

في حد ذاته للطبقة الحاكمة التي شكَّلها النظام الملكَي. في هذا الصدد، يعتبر كتاب فارس الرماية)6))، إحدى الشهادات الأكثر إثارة 

للاهتمام في ذلك الإبان.

الكبار،  النبلاء  طبقة  من  بدلًًا  تسميته،  يمكن  ما  صفوف  في  تضامن  أي  عشر،  الثامن  القرن  في  أيضًا،  هناك  يكن  لم  لكن 

طبقة النبلاء الحاكمة أو الأرستقراطية، بالمعنى الصحيح للكلمة؛ لأن هذه الأخيرة ضمت، بفعل ظروف تكوينها ووظيفتها، عناصر 

أيضًا،  العيش  رغد  مستوى  وعلى  تاريخية  مرجعيةً  الاجتماعية،  التراتبية  حيث  من  شكلت،  عريقة  "فيودالية"  عائلاتٌ  جدًا:  متباينة 

ونبلاءُ عسكريون كبار متشوقون لاستعادة المجال الذي خسروه تحت حكم لويس الرابع عشر، وأساقفةُ البلاط، وقضاةٌ متمردون أو 

لون في خدمة الملك، وأصحابُ أموال حديثو العهد بالنعمة ومتحالفون مع أكبر العائلات، ووكُلاءُ وأعضاءٌ في البيروقراطية العليا  متحوِّ

ي "نبلاء البلاط" الذين أثاروا عداءً شاملًًا لدى بقية مراتب المجتمع)6))، والذين تفكّكوا في واقع الأمر،  داخل فرساي، أي كل ما سمِّ

وانقسموا إلى فئات وفِرق قد يسعى المرء عبثًا إلى تحديدها من حيث المصالح المادية. وبالطريقة نفسها، كان النبلاء الكبار، عندما لا 

يجري استدعاؤهم إلى المناصب العليا في فرساي، يعيشون خارج البلاط ويهيمنون على حضارة الترف التي كانت في تصاعد كبير، 

ويمضون حياتهم، من خلال المعارضة البرلمانية، في مواجهة رجال فرساي وممثلهم المحلي، الوكيل. لكن هذا الوكيل كان ينتمي 

إلى البرلمان، في تسع حالات من أصل عشر)7)).

لذلك يجب الإقرار بأن المواقف السياسية والثقافية لهذه الأرستقراطية الفرنسية في القرن الثامن عشر، والتي من الواضح أن 

مداخيلها كانت تعتمد على الأرض بدرجة أساسية )وهذا لا يعني أنها مداخيل "فيودالية"(، لا تتقاطع مع أي تجانس اجتماعي أو 

اقتصادي، فيما إذا كانت هذه المجموعة أو تلك قد صارت رأسمالية، أو أنها لا تزال فيودالية، أو ببساطة مالكة للأرض. ما يمكِّن من 

تحليل هذه النخبة السياسية المترَفة هو موقفها، أو طموحها، قياسًا على السلطة، وعلى نحوٍ وثيق فيما يتعلق بآلية الحركية الاجتماعية 

المدني  المجتمع  الدولة  أخضعت  الملكَية،  والمركزية  النبلاء  مصاف  إلى  والارتقاء  الوظائف،  خلال  من  السلطة.  هذه  أقامتها  التي 

بكامله، ومجموع الثروة البرجوازية، في مقابل ذلك الارتقاء. وقد رتّب لويس الرابع عشر، بحذر شديد، نظام "النخب المتنافسة" هذا، 

وفق مصطلح لويس بيرجيرون)7)). لكن موته أعطى إشارة إلى معركة حيوية جدًا لدرجة أن الرهانات صارت في الوقت نفسه سياسية 

واجتماعية واقتصادية. وإذا كانت الدولة الملَكية قد امتصّت ثروة المملكة، فإنها أعادت توزيعها أيضًا.

من هذا الجانب، وبعلاقة مع السلطة، يظهر القرن الثامن عشر بلا شك مثل فترة "رد فعل أرستقراطي"، بشرط استخدام مصطلح 

"أرستقراطية" بمعناه الحقيقي، أي النخبة الحاكمة سياسيًا. لدينا في الواقع، العديد من الشهادات الأدبية في مذكرات ومراسلات 

ووثائق إدارية تعود إلى ذلك الوقت، لكن هذه الظاهرة يمكن أن تشير إلى حقائق مختلفة جدًا.

67 عن هذا الصراع بين طبقتَي النبلاء الصغار )نبلاء السيف( والنبلاء الكبار "نبلاء المال"، ينظر هذا المرجع القيم:
E.G. Léonard, L'armée au XVIIIe siècle (Paris: Plon, 1958).

68 P.A. de Sainte-Foix Arcq, La noblesse militaire ou le patriote français (Paris: Imprimerie de la noblesse commerçante, 1756).

69 راجع في المؤلَّف المذكور لجون ميار )ص 908( هذا الاقتباس لصاحبه لوز دي بوكور Loz de Beaucours، وهو آخر محامٍ عام في برلمان )محكمة( منطقة بروتانيا: 

"هذه هي ملاحظة الكونت دي بوات Comte de Buat، لأن نبلاء البلاط كانوا دائمًا هم العدو الأكثر صراحة والأشد خطورة من النبلاء الآخرين".

70 ينظر:
Meyer, p. 987; V. Gruder, Royal provincial intendants: A Governing Elite in Eighteenth Century France (New York: Cornell University Press, 
1968).

71 L. Bergeron, "Points de vue sur la Révolution française," La Quinzaine (Décembre 1970);

ينظر أيضًا للمؤلِّف نفسه:
"L'analyse nuancée et intelligente du problème des élites françaises à la fin du XVIIIe siècle," in: Les Révolutions européennes et le partage du 
monde, Coll. Le Monde et son histoire (Paris: Bordas-Laffont, 1968), t. VII, pp. 269 - 277.



114

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

هل يتعلق الأمر بإغلاق باب طبقة النبلاء فيما يتعلق بدخول الفئات العليا من الطبقة الثالثة في صفوفها، وبنوعٍ من احتكار 

الأرستقراطي؟  وضعها  أي  عشر،  الرابع  لويس  حكم  تحت  فقدته  ما  إلى  تعود  يجعلها  قد  مما  والدولة،  الكبرى  للوظائف  النبلاء 

تقدير  يمكننا  ما  بقدر  لكن  القرن.  نهاية  في  البرجوازيين  والطموح  الإحباط  تفسير  ميزة  لها  التي  التقليدية)7))  الفرضية  هي  هذه 

الذي انخفض بصفة حادة منذ وفاة لويس  الملك،  أمناء  بيْعُ مناصب  إلى دليل إحصائي. فقد عاد  فإنها لا تستند  اليوم)7))،  الأمور 

ذاته  الوقت  في  عادت  مثلما  القرن،  هذا  من  الثاني  النصف  في  قوية  عودةً  عشر،  الثامن  القرن  من  الخمسينيات  إلى  عشر  الرابع 

التي أنجزها جون إجريت)7))،  البرلمانيين، لا تشير أعمال فرانسوا بلوش)7))، ولا تلك  إلى  بالنسبة  أما  للدولة.  المالية  الاحتياجات 

برلماناً   13 في  عضوًا   757 بين  أنه من  يتضح  إجريت  وبتتبُّع جون  السابع عشر.  بالقرن  مقارنة  انتدابهم  في  كبيرة  تغييرات  أي  إلى 

يقرب  ما  المجموع،  426 شخصًا: من هذا  الجدد  الوافدين  بلغ عدد  البائد،  العهد  العقدَين الأخيرَين من  ومجلسَين سياديَين في 

وضوحًا  تتّضح  حتى  الأرقام،  لهذه  ينبغي  الجدد.  النبلاء  عداد  في  كانوا  منهم  وكثير  العامّة،  صفوف  من  خرجوا  شخص  مئة  من 

تامًا، أن تكون قابلة للمقارنة بأرقام أخرى، على مدى فترة طويلة، فهي تشير على الأقل إلى غياب دليل على التحجر الاجتماعي 

هذا  على  فعلًًا  تشهد  غرودر)7))  فيفيان  مؤخرًا  قدّمتها  التي  فالبيانات  الوكلاء.  إلى  بالنسبة  نفسه  والشيء  البرلمانيين،  انتداب  في 

هذا  لكن  النبلاء(،  طبقة  أجيال  عدد  في  مهمة  اختلافات  )مع  النبلاء  مصلحة  يخدم  الذي  التمييز  أساس  على  القائم  الاختيار 

الجدد(.  النبلاء  )أي  "المالية"  من  المنحدرين  الوكلاء  عدد  فيه  ارتفع  الذي  الوقت  في  عشر،  الثامن  القرن  في  تقلص  التمييز 

1790، لكن هذه النسبة مثلت 84 في المئة في  وماذا عن الانتداب الكنسي؟ 90 في المئة كانوا فعلًًا من النبلاء في الفترة 1774 - 

)7)). ونلاحظ الشيء نفسه بالنسبة إلى الوزراء: كل وزراء لويس الخامس عشر ولويس السادس عشر كانوا من   1700-1682 الفترة 

النبلاء تقريبًا )7))، وجميع الذين خدموا لويس الرابع عشر كانوا هم أيضًا نبلاء، بغض النظر عن قول سان سيمون، الذي يستشهد 

قط،  يكن  لم  لكنه  النبلاء،  منه  استفاد  الذي  التمييز  لذلك  حصينة  قلعة  الجيش  بقي   .)250 )ص  صريحة  بصفة  سوبول  ألبير  به 

قبل الثورة والعهد الإمبراطوري )عهد نابليون(، معبرًا للارتقاء البرجوازي. فمن جنرالات لويس الرابع عشر الذين أحصاهم أندريه 

الجُباة  أبناء  اكتساح  أن  نرى  ليونار)8))،  غيوم  إميل  وبتتبُّع  قليلة.  قلة  إلا  العامّية  الأصول  ذوي  من  منهم  يكن  لم  كورفيزييه)7))، 

للدرجات العليا تصاعد منذ نهاية عهد لويس الرابع عشر، زمن الحرب الطويلة مع أوروبا والإفلاس المالي، واستمر هذا التطور في القرن 

الثامن عشر، إذ يسّره ارتفاع سعر الشراء، وخصوصًا تكاليف صيانة الفيالق، مما أثار عداء النبلاء "القدامى" ضد "كولونيلات المستعمرات" 

.E. Barber, The Bourgeoisie in the Eighteenth Century France (Princeton: Princeton University Press, 1955) :72 ينظر بالخصوص كتاب

."Social Mobility in Eighteenth Century France" :الأستاذ بجامعة ميشيغان ،D. Bien 73 أرجِعُ هنا إلى مقال غير منشور، مع الأسف، لصديقي دافيد بيان

74 بالخصوص:
F. Bluche, L'origine des magistrats au Parlement de Paris au XVIIIe siècle (1715-1771) (Paris: Les Belles Lettres, 1956); F. Bluche, Les magistrats 
du Parlement de Paris au XVIIIe siècle (1715-1771) (Paris: Les Belles Lettres, 1960).

75 بالخصوص:
J. Egret, "L'aristocratie parlementaire à la fin de l'Ancien Régime," Revue historique (Juillet-Septembre 1952), pp. 1 - 14.

76 Gruder, 2è partie.

أبناء "طبقة نبلاء السيف"  آنفًا. ينظر أيضًا هذا الكتاب الذي يشدد، في حقيقة الأمر، على تقدم  77 انطلاقًا من الجدول الذي وضعه دافيد بيان في المقال المذكور 

القديمة على حساب فئات النبلاء الأخرى:
N. Ravitch, Mitre and Sword (Paris/ La Haye: Mouton, 1966).

78 F. Bluche, "L'origine sociale du personnel ministériel français au XVIIIe siècle," Bulletin de la Société d'Histoire moderne, série 12, no. 1 (1957), 
pp. 9 - 13.

79 A. Corvisier, "Les généraux de Louis XIV et leur origine sociale," Bulletin du XVIIe siècle (1959), pp. 23-53.

80 Léonard, L'armée, ch. 9, "La question sociale et l'argent dans l'armée. Le rêve d'une noblesse militair."



115

تترجـمـا
الثور في نقد

العامّة.  المتواطئة، وليس ضد  المال والثروة والدولة  بالضرورة، فالهجوم كان موجهًا أكثر ضد  القدامى  البلاط، لكن ليس  ونبلاء 

إلى  الملكَي  النظام  بادر  النبلاء،  بين  الصراع  فيها هذا  التي تسبب  المتعددة الاتجاهات  الهجمات  الناجم عن  التمزق  وبفعل هذا 

1718 و1727، أعادت تأكيد احتكار النبلاء للدرجات العسكرية، وكذلك عمل مرسوم تشرين الثاني/ نوفمبر  اتخاذ تدابير في عامَي 

الذي  الشرف  العسكريين، وهو أحد أشكال وسام  التي استفاد منها كبار قدماء  العائلية والشخصية  الخدمات  1750، على إجلال 

رأى النور بعد نصف قرن.

ولذلك، وإلى أن نعلم المزيد عن هذه المسألة، لا توجد دلائل على التضييق الاجتماعي على طبقة النبلاء نفسها، فقد استمر النظام 

الملكَي، وقد تعرض لضغوط متزايدة بسبب احتياجاته المالية، في رفعِ أمناء الملك الجدد، والبرلمانيين حديثي العهد، والعسكريين 

ببنات أرباب المالية. وتشهد مسارات موضوعية أيضًا،  أبنائهم  النبلاء القدامى على تزويج  النبلاء، كما عمل  بين، إلى مصاف  المجرَّ

النبلاء. من  الثالثة في طبقة  الطبقة  العليا من  للفئات  المستمر  الاندماج  السائر نحو  بيع الإقطاعات، على هذا الاتجاه  مثل تسريع 

الممكن، بل ومن المحتمل، على الرغم من صعوبة إثبات ذلك، أن يكون هذا الاندماج بطيئًا، أخذًا في الاعتبار وتيرة نمو ثروات 

البرجوازية وطموحاتها. هذا هو الانطباع الذي تركته دراسة جون ميار)8)) الذي يقارن بين الدينامية الاقتصادية للنخب البرجوازية في 

منطقة بروتانيا والعدد المحدود نسبيًا للذين انتسبوا إلى طبقة النبلاء خلال القرن الثامن عشر. حتى لو كان هذا صحيحًا على المستوى 

بين  البائد عن تحليل موقع الاتصال  العهد  المهيمنة في  للطبقات  السوسيولوجية  الدراسة  لعدم فصل  الوطني، فذلك سبب إضافي 

العوام والنبلاء، سواء كان هناك مرور من مرتبة اجتماعية إلى أخرى، أو وقوف مرتبة في وجه أخرى. والراجح أنه في القرن الثامن 

عشر، كان خط الارتقاء السحري هذا قد أصبح متصلبًا كثيراً بحيث لم يعد يلبّي الطلب المتزايد، لكنه كان أيضًا مرناً وفاسدًا جدًا لدرجة 

أنه لم يعد يستحق الدفاع عنه)8)).

وعلى أي حال، الأكيد هو أن الارتقاء إلى مصاف النبلاء من خلال الملك والمال في القرن الثامن عشر، أثار احتجاجًا طويلًًا من 

النبلاء "القدامى" الذين تحرَّر نداؤهم بوفاة لويس الرابع عشر. والحال أن ما يسميه المؤرخ "رد الفعل الأرستقراطي" يمكن أن يكون 

خلاء، وأن يترجم مقاومة النبلاء القدامى نسبيًا، الذين غالبًا ما  مجرد صراع شرس داخل نخب العهد البائد بين النبلاء الأصُلاء والنبلاء الدُّ

أصابهم الفقر، لهذا السعي الرامي إلى تأسيس طبقة حاكمة عبر المال، وبوساطة الدولة. وكما يلاحظ دافيد بيان، فإن مرسوم 1781 الشهير 

لم يكن موجهًا ضد العامّة، بل ضد النبلاء الذين لم يتوفروا على الدرجات الأربع)8)) لطبقة النبلاء. كان من طبيعة مجتمعات المراتب أن تثير 

تقديس التمايز، ذلك أن المسألة التي هيمنت على نخب القرن الثامن عشر لم تنحصر فقط في: برجوازي أم نبيل؟ ولكن في: نبيل أصيل 

أم نبيل دخيل؟ والأكثر من ذلك، متى دخل هذا النبيل إلى مصاف النبلاء؟ ومهما يكن من أمر، فإن الظاهرتين اللتَين تشكلان، من 

ناحية أولى، ضغطاً برجوازيًا قويًا على بوابةٍ اجتماعية مزدحمة على نحوٍ متزايد، وانتقائية أكثر فأكثر، وربما على نحو متناسب، ومن ناحية 

أخرى، الصراع الذي ينطلق بمجرد تجاوز الخط المذكور بين مختلف فئات طبقة النبلاء، ليستا متناقضتَين، فهما متكاملتان؛ فكلاهما 

يعبِّران عن سوء التوافق المتزايد في الآلية الضيقة نسبيًا للحركية الاجتماعية التي نظمها الحكم المطلق، في إطار مجتمع المراتب. وسوء 

التوافق هذا هو كميٌّ بكل تأكيد، باعتبار الرخاء الذي شهده القرن، ولكنه أيضًا سوء توافق كيفي، بما أن الوضع الوحيد الذي اقتُرح على 

81 Meyer, La Noblesse; Notamment t. 1, pp. 331 - 442.

ز الطلب أيضًا بلوغ سن الرشد لجيل ضخم، ما بين عامي 1750 و1770. ينظر: 82 حفَّ
B. Panagiotopoulos, "Les structures d'âge du personnel de l'Empire," Revue d'histoire moderne et contemporaine (Juillet-Septembre 1970),  
pp. 442 et sq.

83 تعني الدرجات الأربع لطبقة النبلاء les quatre degrés de noblesse الانتساب بالدم إلى هذه الطبقة منذ أربعة أجيال، من دون أثر للارتقاء إلى مصافها عبر المال 

أو الوظائف. )المترجم(



116

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

ية هو الاندماج في الدولة وحاشيتها وجهازها الإداري وجيشها وقَضائها. لذلك لا يوجد سبب يدعو إلى الاستغراب إذا كانت  الثروات العامِّ

كل الفئات المهيمنة قد أعطت الصراع على السلطة نوعًا من الأولوية، وإذا كانت، من وجهة النظر هذه، الصراعات في صفوف النبلاء من 

أجل وضع اليد على الدولة - لا سيما بين برلمانات الأقاليم والإدارة الملَكية – قد تحكمت في نبرة الحياة السياسية، وتسبَّبت في معاودة 

طويلة وعامّة للأزمة الهائلة التي شهدتها نهاية القرن. لقد أنجبت الدولة الاستبدادية صُناّع سقوطها.

في  يمثلان،  واللذين  خيالية،  "فيودالية"  باسم  للبرجوازية،  كنتّه  شاملًًا  عِداءً  ولا  للنبلاء  افتراضيًا  انغلاقًا  يشكل  لا  إذًا  فالأمر 

نظري، المفتاح الأساسي لأزمة القرن الثامن عشر السياسية والاجتماعية. إنه، على العكس من ذلك، انفتاح واسع قياسًا على تماسك 

المرتبة الاجتماعية، وضيق جدًا بالنسبة إلى الازدهار الذي شهده القرن. دخل هذا الإرث المزدوج الكبير لتاريخ فرنسا، مجتمع المراتب 

والحكم المطلق، في صراع بلا حل. واستطاع لويس الرابع عشر التحكم في مسار ارتقاء النخب وتنافسها داخل مجتمع المراتب هذا، 

ليجعل منها مبدأ بناء الدولة. لكن عجز لويس الخامس عشر ولويس السادس عشر عجزًا شديدًا عن ذلك، فقد أمضيا وقتهما، وهما 

لنمطين  الجديدة، وأسيران  العقلانية الاجتماعية والإدارية  القديم ومتطلبات  للتضامن الإقطاعي  الوفاء  بين  الدوام  متأرجحان على 

متناقضين من التراتبية والحركية الاجتماعية، في التنازل لهذا الفريق، ثم للفريق الآخر، أي في الانخراط في الصراعات المتعددة 

التي مزقت النخبة الحاكمة. ولذلك دعّما ماشو ثم شوازول، وموبيو ثم تورغو، وجرّبا كل السياسات، من دون السير بها حتى النهاية. 

ففي كل مرة كان عمل الدولة يثير عداءً شديدًا من جزء كبير من النخب الحاكمة، من دون أن نجدها معًا أبدًا، في جانب واحد، لا 

من أجل استبداد مستنير، ولا من أجل إصلاح ليبرالي. في القرن الثامن عشر، كانت هذه النخب حاكمةً ومتمردةً في الوقت ذاته. 

في الواقع، عملت هذه النخب على تسوية نزاعاتها الداخلية على حساب الحكم المطلق، الذي أقبره في نهاية المطاف لومينيه دي 

بريان عام 1788. حتى أزمة عام 1789 لم تَعُد وحدتها، إلا في مخيال منظِّري الطبقة الثالثة، فلم يكن اندلاع الثورة، عبر ما يسمى 

التأسيسي الوطني، ولا عمل هذا المجلس نفسه، واضحًا  النبلاء في المجلس  النواب  "الثورة الأرستقراطية"، ولا سلوك العديد من 

من دون الإشارة إلى أزمة السلطة والنخب هذه خلال القرن الثامن عشر. إذا كانت الثورة الفرنسية - مثل كل الثورات - قد واجهت، 

على الأقل في بداياتها، مقاومات مشتّتة جدًا وسيئة التنسيق، فذلك لأن العهد البائد كان قد قُتل قبل إطاحته. فالثورات تتميز، قبل 

كل شيء، بضعف السلطة التي تسقط، وبعزلة هذه السلطة، وبالتجديد الملحمي لتاريخها. من هنا جاءت إعادة البناء الثوري للعُدار 

الأرستقراطي الذي يشكِّل، على النقيض من ذلك، فهمًا جديدًا للقيم الاجتماعية، ورسالةً هائلة، محرِّرة وفي الآن ذاته مخادِعة مرة 

أخرى، وسيكون من الخطأ العمل بهما في التحليل التاريخي.

في أزمة النخب هذه، يبقى ربما أن ننظر في الدور الذي أدته التمايزات الثقافية، أو التوحيد. هذه مشكلة هائلة غير واضحة بما 

فيه الكفاية، مثلما هو حال ميدان علم الاجتماع التاريخي المهتم بالثقافة. ما هو واضح، على الأقل، هو أن نبلاء فرساي والمدن، 

مثل البرجوازية المتعلِّمة، كانوا يقرؤون الكتب نفسها، ويناقشون ديكارت ونيوتن، ويصرخون على مصائب مانون ليسكوت، ويحتفلون 

وليس  المتعلِّم،  المجتمع  داخل  تدريجيًا  أخذ مكانه  الثامن عشر  القرن  السياسي خلال  فالبديل  إيلوزا.  بقصة  أو  الفلسفية  بالرسائل 

عند الحدود الاجتماعية بين المراتب. في مقابل المطلب البرلماني والليبرالي، رسم فولتير، بعبقريته، تصورًا إصلاحيًا للنظام الملَكي، 

سة على الوحي.  تعارض قليلًًا مع سلطة الملك، وكثيراً مع المجتمع المدني، ومع اللامساواة منذ الولادة، والإكليروس، والديانة المؤسَّ

فقد نظَّر الفيزيوقراطيون لمجتمع من ملّّاك الأراضي، يكون من واجبه دعم الاستبداد المستنير. وكل هذه الخيارات الثقافية والسياسية 

لا تتقاطع مع الانقسامات الاجتماعية، بل بالعكس، وبصورة تدريجية، نسجت حياةُ الترف، والأكاديميات، والجمعيات الماسونية، 

والمقاهي والمسارح، وباختصار المدينة، بعد البلاط، مجتمعًا تنويريًا وأرستقراطيًا إلى حد بعيد، ومفتوحًا على موهبة العامّة وأموالها. 

ومجتمع النخب هذا، استبعد، مرة أخرى، الطبقات الشعبية وكذلك الغالبية العظمى لنبلاء المملكة. وهذا المزيج المتقلب والمغري من 



117

تترجـمـا
الثور في نقد

الذكاء والمكانة، ومن الفكر والعجرفة، عالـَمٌ قادر على انتقاد كل شيء، بما في ذلك ذاته بالخصوص، فيقود من حيث لا يدري تغييراً 

خلاء، من أصحاب الزي، والمال بالخصوص، بدور  عميقًا على مستوى النخب والقيم. وكما لو كان الأمر صدفةً، اضطلع هنا النبلاء الدُّ

أساسي، حيث مدّوا جسرًا بين العالم الذي خرجوا منه والعالم الذي ولجوه، وهي شهادة إضافية على الأهمية الاستراتيجية لهذا الموقع 

س الطريق نحو مؤانسةٍ "برجوازية"، عبر هذه السخرية المتضمنة لجلد الذات نوعًا ما،  المحوري من المجتمع الفرنسي، الذي يتلمَّ

التي رافقت الشعور المزدوج بغرابتها ونجاحها.

خصص ألبير سوبول لهذا التضامن الأفقي لمجتمع التنوير ثمانية عشر سطراً )ص 279(، هي بمنزلة استدراك موجز للتفسيرات 

الطويلة المكرَّسة لـِ "الأيديولوجيا الأرستقراطية" أو لـِ "الفلسفة" البرجوازية – كان ينبغي طبعًا أن يستمد العالم الثقافي أيضًا مبادئه 

التصنيفية من الصراع الأرستقراطي/ البرجوازي! ثم نقع في تبسيط فوق المعتاد، حيث يدفع الجهل بالنصوص والأعمال إلى تسطيح 

استعمل سوبول  نفسه.  بالشيء  الأمر  تعلق  لو  والفيودالي"، كما  البرلماني  الفعل  "رد  بطل  ببساطة مثل  مونتسكيو  فيظهر  التحليل، 

التحليل الذي عرضه مونتسكيو عن الحداثة، تمامًا مثلما نقل مقال دنيال ريشيه)8))، لكن  ببتر كل  ألتوسير)8))، لكن  مؤلَّف لويس 

ليقلب معناه. لم يستطع سوبول أن يفهم وجود صلة جدلية بين الامتياز والحرية في تطور المجتمع الفرنسي. فقد شكلت التصورات 

الأيديولوجية لمرحلة 1789 - 1793، بطريقة مضمنة هنا أيضًا، مقياسًا كونيًا للتاريخ. وفي مواجهة هذا الفكر الأرستقراطي، بقي له أن 

يبتكر تيارًا معاكسًا "برجوازيًا": بكل بساطة "الفلسفة والفلاسفة". وبالمناسبة، نعلم أن "البرجوازية الصناعية لم تكن قد تطورت بعدُ 

بما يكفي لكي يُتَرجم بروزُها على المستوى الأدبي: كان من الضروري انتظار القرن التاسع عشر" )ص 277(. لكن، بخلاف ذلك، 

بالنسبة إلى البرجوازية غير الصناعية، كُثرٌ هم المتحدثون بلسانها الذين لا يضاهون! فولتير، ودالمبير، وروسو )الذين اشترك معهم، 

بطبيعة الحال، المتسرْوِلون فيما بعد، رفقة البرجوازية(، وكوندورسيه؛ باختصار، يتعلق الأمر بـِ "التنوير"، الذي انفلت من أي عدوى 

التقريب  البرجوازية والشعبية. لا يشجع مثل هذا المزيج الهائل من وجوه  بالثورة  الفائقة باعتباره منبئًا  أرستقراطية، واستعاد كرامته 

381(، الذي كان من شأنه أن يعجب فلوبير:  والكلام الفضفاض على التعليق النقدي. دعونا نذكر مرة أخرى التناغم النهائي )ص 

"كان جمهور التنوير متعددًا، مثلما كان الفلاسفة متعددين. لكن الفلسفة واحدة وتبقى كذلك".

هكذا، بوساطة صوت ألبير سوبول المتأخر، ولكن الوفي، تكون الثورة الفرنسية قد وصفت وضع الاحتضار أو حالة ما قبل ولادة 

جها أخيرًا: الأرستقراطية "الفيودالية"، والبرجوازية التي لم تكف عن الصعود، والفلاحون  الشخصيات التاريخية العظيمة التي ستتوِّ

تار عن الاحتفال الكبير، فدعونا نقترح على ألبير سوبول أن يُعَنوِْن  المناهضون للفيودالية، والمتسرْوِلون القادمون. وسوف يُرفع السِّ

." مجلده الثاني: "ذكريات ثوريٍّ

III

مع كلود مازوريك، ندخل عالـَمًا أقل عفوية. يفقد الأسلوب كل نضارته، ويصبح الوعظ أو النقد متشددًا. يتكون الجزء الثالث من 

الكتيِّب)8)) من مقال سبق نشره في مجلة الحوليات التاريخية للثورة الفرنسية)8))، والمخصص لهذه "الثورة الفرنسية" التي نشرتُها 

قبل خمس سنوات رفقةَ دنيال ريشيه. لكن التطورات المضافة إلى المقال الأصلي تكاد تكون ذات طابع سياسي أو أيديولوجي بصفة 

حصرية، وهذا ما يفسر وجود بعض المشكلات.

84 L. Althusser, Montesquieu: La politique et l'histoire (Paris: PUF, 1959).

85 D. Richet, "Élites et despotisme," Annales E.S.C., no. 1 ( Janvier-Février 1969), p. 3.

86 Mazauric.

87 Annales Historiques de la Révolution Française (1967), pp. 339 - 368.



118

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

أولًًا، ليس من المعتاد أن يرد مؤلِّف الكتاب على انتقاداته؛ إذ بمجرد كتابته ونشره، يدافع الكتاب عن نفسه )أو لا يدافع(، فالأمر 

موكول إلى القراء، فأن ينشر المرء كتابًا معناه أن يُخضعه للنقد. ولذلك بدا لي من غير اللائق مناقشة مراجعةِ مازوريك الببليوغرافيةِ، 

لكن، وقد كتب هذا الأخير عن كتابنا، فإنه منحََني من هنا بالذات الحق في الكتابة، ولا يعني هذا أن ردّي يسرُّني، لأنه في العمق، 

ني على الأقل، أنني قد لا أعيد كتابته  ليس من اللُّطف نقد النقد، ولا الاستسلام لنرجسية المؤلف بخصوص كتاب تقادم أصلًًا، ما يهمُّ

بالطريقة نفسها اليوم. ولكن بما أنني، في هذه الفرضية، أفضّل أن أميل إلى تصعيد قضيتي تجاه المدعي العام، وأن أكون، إذا جاز 

لي القول، "تحريفيًا" أكثر فأكثر، فقد يكون من المفيد أن أناقش، بدلًًا من الكتاب، بعض القضايا التي وردت في نص مازوريك.

وثمة متطلب أخير: كيف نتعامل مع هذا النص الكئيب الذي لا هو بالعِلمي الصرف ولا بالسياسي المحض؟ كيف، وحتى لماذا، 

نرُدّ على كاتب يتهم كِتابًا عن تاريخ الثورة الفرنسية بكونه معاديًا للشيوعية، ومعاديًا للسوفيات، ومعاديًا حتى للقومية؟ إذا كان مازوريك 

يقصد بهذا أن أي تاريخ للثورة يجب أن يشهد، في نظره، على الثورة الأخرى، وأنَّ تبيِين هذه الغاية الضمنية هو حجر الزاوية في النزعة 

الوطنية، فنحن هنا بالضبط في هذه الغائية الأخلاقية التي تمثل ضمير المؤرخ، والتي لا تستحق، مع ذلك، دقيقةَ نقاشٍ واحدة، تحت 

الفرنسية يمتلك منطلقات ذات طبيعة وجودية وسياسية، قياسًا  للثورة  إذا كان يشير ببساطة إلى أن أي مؤرخ  الفطري.  الغطاء  هذا 

على موضوع دراسته الذي نستبطن من خلاله، جميعًا، الصراعات، بطريقة ما، فهو لا يقول شيئًا يذكر، مما يعفينا من أي مناقشة. 

عند قراءته، يتضح أن مازوريك، وأنا من جهتي، لا نصُدِر الحكم نفسه على العالم الراهن، وأن هذا يتضمن ربما بعض العواقب على 

إعادة صياغتنا الذاتية للماضي. التاريخ الذي يُكتب، بطبيعة الحال، لا يزال هو التاريخ، لكن إذا سقطنا في نسبيةٍ تامة من شأنها أن 

التي من خلالها تعمل  الفكرية  الوساطات  للمرء أن يحاول فهم  الماضي، فينبغي  الحاضر خطاً فاصلًًا لمختلف قراءات  تجعل من 

تجربة المؤرخ وميولاته على شق الطريق في مجموع التآليف. يتعلق الأمر بفرضياته ومنطلقاته الممهِّدة لتقديم الدليل. وفرضيات 

مازوريك ومنطلقاته تبدو لي مشابهة لتلك التي نجدها لدى سوبول، وأكثر عُقمًا على الإطلاق في حقيقة الأمر، للأسباب الموضحة 

سابقًا. فهي تقضي، بوساطة ماركسيةٍ متلاشية، باستبطان الأيديولوجيا الثورية لمرحلة 1789 - 1794 وفقًا لسُلَّمٍ ضمنيٍّ من القيم، حيث 

تكون درجة المشاركة الشعبية في الحدث بمنزلة نقطة مرجعية بالنسبة إلى تعاطف المؤرخ وآماله. من الواضح أن نقطة البداية لديّ 

هي عكس ذلك؛ إذ ترتبط بفرضية مفادها أن الأحداث الثورية، بطبيعتها، هي أحداث ذات "حمولة" أيديولوجية بالغة القوة، تؤدّي 

فيها )أي في هذه الأحداث( وظيفةُ القناع، التي تمارسها الأيديولوجيا فيما يتعلق بالمسارات الحقيقية، دورًا بالغًا. كل ثورة هي قطيعةٌ 

س والغائي الذي  مُزلزلِةٌ للأذهان، ولكن أيضًا، في واقع الأمر، إحياءٌ هائل للماضي. إن الواجب الأول للمؤرخ هو تبديد الوهم المؤسِّ

يقيِّد الحدث الضخم والفاعلين فيه وورثته. يمكن المرء بالطبع أن يجادل إلى ما لا نهاية فيما إذا كان منطلق مازوريك ثوريًا، ومنطلقي 

أنا محافظاً. من الناحية الفكرية، أعتقدُ أن المسألة لا معنى لها. لكن أفَْضل شيء هو التمسك بما يحتويه نص مازوريك من تحليل 

دة. تاريخي وتطويق الخلافات حول أسئلة محدَّ

شخصية ميتافيزيقية: "الثورة البرجوازية"

دعونا ننطلق، إذا صح التعبير، من مفهوم "الثورة البرجوازية". إنه يوفر نقطة ارتكاز للتفسير التاريخي للأحداث الفرنسية، وذلك 

هذا  يشير  الواقع.  مستويات  ومختلف  ووفرتها،  التجريبية  المعطيات  تعدد  احتواء  الممكن  من  يجعل  عام  مفاهيميٍّ  تصورٍ  بتقديم 

- الأيديولوجية. على صعيد الاقتصاد، من المفترض أن تكون  المفهوم كذلك إلى المستويات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية 

1789 و1799 قد أدت إلى تحرير قوى الإنتاج، وولادةٍ أليمة للرأسمالية. وعلى المستوى  الأحداث التي وقعت في فرنسا بين عامي 

البائد. وتمثل  بِـ "الامتيازات" خلال العهد  الاجتماعي، تعكس هذه الأحداث انتصار البرجوازية على الطبقات القديمة التي تمتعت 



119

تترجـمـا
الثور في نقد

أخيراً، من الناحية السياسية والأيديولوجية، ظهورَ سلطة برجوازية وفوزًا لـ "التنوير" على قيم العصر السالف ومعتقداته. جرى التفكير 

بعد فحسب،  الما قبل والما  بين  باعتبارها قطيعة أساسية  الثلاثة، ليس  التاريخية  الثورة، وقد تأطرت داخل هذه "الاتجاهات"  في 

سًا لهذه الاتجاهات. وتندرج كل مستويات التفسير الثلاثة في مفهوم فريد، هو مفهوم  ولكن أيضًا بوصفها نتيجة حاسمة وعنصرًا مؤسِّ

"الثورة البرجوازية"، كما لو أن قلب الحدث، وسمته الجوهرية، كان ذا طبيعة اجتماعية. وهذا الانسلال النظري حدث من خلاله 

إلى ماركسيةٍ مختزلة في  الإنتاج"  قائمة على مفهوم "نمط  الفرنسية، من ماركسيةٍ  التاريخية  الكتابات  والدائم في  الخادع  الانتقال 

الصراع الطبقي. إن مثل هذا النوع من التفسير لم يعمل سوى على تحريف تأويل الثورة الفرنسية من داخلها، عبر العودة إلى هذه 

الكتابات التاريخية التي بلورت، من سِياس إلى برناف، قبل ماركس وعلى سبيل المثال الثورة الفرنسية، مفهومَ الصراع الطبقي. من 

خلال هذا الاختزال الماركسي، الذي صار هنا مجرد محطةٍ للعودة إلى الأصول، ووسيلةٍ للإطناب والتماثل، أعاد سوبول ومازوريك 

يا منها، والتي ليست ذات طبيعة نظرية، وإنما شبه عاطفية بالنسبة إلى الأول، وسياسية بالنسبة إلى  اكتشاف الأيديولوجيا التي تغذَّ

الثاني؛ تمجيد الجدلية المتكافئة، ومن ثمّ غايتها الدائمة، الكامنة في قلب حاضرنا، والحية من ثمة فصاعدًا مثل إرث مزدوج ولصيق.

في واقع الأمر، لا يتوافق التصور الماركسي من حيث نمط الإنتاج، ولا التفسير انطلاقًا من الصراع الطبقي كما خاضه الفاعلون 

في الحدث، مع التحقيب القصير للثورة الفرنسية، ولا مع التقطيع الزمني لمرحلة 1789 - 1799، ولا حتى مع مرحلة 1789 - 1794.

إذا تحدثنا عن استبدال "نمط الإنتاج الفيودالي" بـِ "نمط الإنتاج الرأسمالي"، فمن الواضح أننا لا نستطيع تأريخ التغيير باعتباره 

مرتبطاً بحدث تاريخي ممتد على مدى سنوات قليلة. لا يمكنني، في إطار هذا المقال، الدخول في نقاش مستفيض حول طبيعة العهد 

البائد)8)). لكن هذ النقاش يسلط الضوء، بغض النظر عن المعنى الذي يكتسيه مفهوم "النظام الفيودالي" أو "الفيودالية"، على فكرة 

الانتقال ذي الطبيعة السوسيو-اقتصادية والزمنية الممتدة في الوقت ذاته. وبناء عليه، يكون من التعسف قطع الثورة عن "منبعها"، 

أن  صحيح  المباشرون.  الفاعلون  إياها  منحها  التي  الجذرية  القطيعة  بدلالة  الموضوعي،  الاجتماعي  المسار  مستوى  على  وربطها، 

النموذج المفاهيمي "لنمط الإنتاج الفيودالي" لا يتعارض مع الفكرة القائلة بأن القرن الثامن عشر في فرنسا شهد ظهورَ ظروفِ تصفية 

نة في هذا النمط،  هذا النمط، لكن سيكون من الضروري، من جراء ذلك، توضيح الكيفية التي نتحقق من خلالها من الفرضية المضمَّ

بمعنى كيف منعت، مثلًًا، الحقوقُ الفيودالية تطورَ الرأسمالية في البادية، أو كيف أعاقت بنيةُ مجتمع المراتب ووجودُ طبقة النبلاء إقامةَ 

اقتصاد صناعي مبني على الربح والمبادرة الحرة. هذا التبيُّن ليس بالسهل على الإطلاق، وليس بالبديهي، بما أن الرأسمالية كانت قد 

استقرت في مسام المجتمع الإقطاعي بالبادية)8))، وإلى حد بعيد بوساطة النبلاء، فيما يتصل بـِ "الصناعة". علاوة على ذلك، وبعيدًا 

عن كونه كان منحبسًا، شهد الاقتصاد الفرنسي في القرن الثامن عشر ازدهارًا، وعرف معدلات نمو مماثلة للمعدلات الإنكليزية)9))، إذ 

ر من حيث  شكلت أزمة نهاية القرن ظرفية سيئة ضمن اتجاه الازدهار هذا. وأخيرًا، إذا كان صحيحًا أن الثورة الفرنسية قابلة لأن تفسَّ

الانتقال من نمط إنتاج إلى آخر، فإن الصعوبات نفسها تنتظرنا في الحصيلة؛ إذ تطلبت هذه الرأسمالية الجامحة، التي كان من شأنها 

أن تحرر الطاقات، وقتًا طويلًًا لكي تنطلق. في البادية، كانت هذه الرأسمالية قد تباطأت أكثر مما كان عليه الوضع قبل عام 1789، 

بسبب تعزيز الملْكية الصغيرة. وفي المدينة، لا يبدو أن الثورة ضمنت تطورها بسرعة بعد أن أدت، كما هو واضح، إلى إثارة الأزمة 

بالتأويل الماركسي لهذه المشكلة، إلى نقاش تكمن  مًا على أي جرد في إطار هذا المقال، ولذلك أشير بالخصوص، فيما يتصل  الببليوغرافيا مقدَّ 88 لا يشجع حجم 

أهميته في ابتعاده عن الدوغمائية:
The Transition from Feudalism to Capitalism, A Symposium, by P.M. Sweezy (London: Fore Publications, 1954).

89 ينظر سابقًا، محور: مشكلة الضرائب الإقطاعية و"رد الفعل الفيودالي".

90 F. Crouzet, "Angleterre et France au XVIIIe siècle. Essai d'analyse comparée de deux croissances économiques," Annales E.S.C., 
vol. 21, no. 2 (Mars-Avril 1966), pp. 254 - 291.



120

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

في السنوات الأخيرة من القرن الثامن عشر أو تسريعها. إذا كان صحيحًا، على مستوى الأفكار والآليات الاجتماعية، أن ثورة 1789 

قد يسّرت عددًا معيناً من المبادئ القانونية التي أسست لارتقاء المواهب واقتصاد السوق، فإن الهروب العسكري الهائل للفلاحين 

البرجوازية للعقلانية الاقتصادية. إذا  تمْلِه بالضبط على ما يبدو الحسابات  1792 و1815 لم  الفرنسيين في أنحاء أوروبا ما بين عامي 

فإن  وإلا  للدراسة،  وأخذها موضوعًا  الفرنسية  الثورة  ع سنوات  نوسِّ أن  الإنتاج"، يجب  تناول "نمط  المفاهيمي في  بالجانب  تمسكنا 

الفرضية الفكرية لن تفيد في شيء تقريبًا قياسًا على المعطيات التاريخية)9)).

نوعٍ  من  وتحليلٍ  برجوازية"،  "ثورةٍ  شكلَ  لتأخذ  بالغة  بسهولة  الماركسية  الإشكالية  تراجعت  شك،  دون  من  السبب  لهذا 

، حيث تحل سلطة البرجوازيين، من خلال الثورة، محل سلطة النبلاء، والمجتمع البرجوازي محل مجتمع المراتب.  سوسيوسياسيٍّ

الماركسية على  التي تتمتع بميزة أخذ  المدة الأخيرة، اقترحت ريجين روبان)9))،  الماركسية إكراهاتها. في  أيضًا، للمرجعية  لكن هنا 

العقاري  العهد، أي "ذات الأساس  ببُنى هذا  الصلة  الفئات الاجتماعية ذات  البائد بجميع  العهد  محمل الجد، ربط تسمية برجوازية 

ي"، محتفظة لمصطلح برجوازية بمعناه الماركسي، أي الطبقة التي تعيش من استغلال قوة العمل المأجور. وهذا  والوظائفي والعامِّ

تصنيف مفيد من وجهة نظر ماركسية. لكن المشكلة التاريخية، من ناحية، هي أن الثورة صنعتها ووجهتها تمامًا، على الأقل في معظم 

نتائجها  الفاعلين، ولكن من حيث  الثورية، ليس على مستوى  الصيرورة  إذا حللنا  ناحية أخرى،  البائد. ومن  العهد  الأمور، برجوازية 

الموضوعية، فإننا نلاحظ أن نمط تشكُّل البرجوازية، في العهد الإمبراطوري )عهد نابليون(، لا يختلف اختلافًا جوهريًا عن أسلوب هذا 

النمط قبل عام 1789: التجارة والأراضي وخدمة الدولة )حيث حلّ الجيش محل الضابط()9)). هنا أيضًا، يكتسب النموذج المفاهيمي 

الصرامة التي يخسرها على مستوى القيمة التحليلية بخصوص فترةٍ بهذا القِصر.

على الأقل، يتميز الفهم الذي تطرحه ريجين روبان بخاصية بلوغ منتهى منطقه. وبطرح المشكلات التي لا يمكِّن هذا الفهم 

الذي  مازوريك،  مع  زمنيًا.  القصير  بالمعنى  المفهومة  الفرنسية،  الثورة  مثل  لحدث  الصرف  البنيوي  التحليل  مآزق  تتضح  حلها،  من 

يتمسك بعلم الوجود )أنطولوجيًا( من دون تحديد عناصره، نسقط من جديد في فلسفة القديس تُوما: "الثورة ليست سوى نمط وجود 

أزمةٍ في بُنى العهد البائد في شموليته وتجاوزه")9)). هذا هو السبب الذي جعله يبحث مهما كان الثمن عمّا من شأنه أن يشكِّل في الآن 

نفسه الذات والموضوع لهذا التجاوز، وسبب الحدث ومعناه، أي الثورة البرجوازية التي أكد وحدتها من خلال المظهر الفوضوي للفترة 

1789 - 1794، لأن "فترة الصعود" هذه تميزت بتنامي "تطرف" الظاهرة، وبتدخل متزايد أيضًا للجماهير الشعبية)9)).

ولا  الثورية،  البرجوازية  تعني  لا  البرجوازية"  "الثورة  لأن  اجتماعية،  طبقة  مجرد  الأمر  ليس  السحري")9)):  "الحل  هو  وها 

أيضًا مجرد مجريات كثيفة لأزمة تُبرز تناقضات المجتمع المدني بجميع أنواعها، بل هي صيرورة ذاتية وموضوعية مترابطة، وفعل 

ومعنى، ودور ورسالة، على نحو متحد ومتوافق ضد كل الصعاب، لأنها تشكل، في الواقع، شخصية المستقبل التي تحملت فيها 

91 كتب إنجلز إلى كاوتسكي في رسالة في 20 شباط/ فبراير 1889: "تعتقد أنه في إمكانك وضع حد للصعوبات من خلال قصفنا بعبارات ضبابية وصياغات غامضة حول 

نمط الإنتاج الجديد ]...[ لو كنتُ مكانك، لتكلمّتُ عنه أقل من ذلك بكثير. في كل مرة يُفصل نمط الإنتاج هذا بهوة من الوقائع التي تتحدث عنها، ويظهر من ثمّ منذ 

.Werke, t. XXXVII, p. 155 :"البداية مثل تجريد محض يجعله بالأحرى غامضًا، بدلًًا من توضيحه

92 Robin, p. 54.

93 G. Chaussinand, L. Bergeron & R. Forster, "Les Notables du grand Empire en 1810," Communication au Congrès d'histoire économique 
et sociale, Leningrad, 1970. Paru dans les Annales E.S.C., vol. 26, no. 5 (1971).

94 Mazauric, p. 52.

95 Ibid., p. 55.

Deus ex machin 96: عبارة لاتينية تعني التدخل الخارق غير المتوقَّع لحلّ مشكلة ما.



121

تترجـمـا
الثور في نقد

هذه الأطراف مسؤولية إعلانها. من هذا المعنى، الذي يعمل بطريقة تراجعية، من اللاحق إلى السابق، يغير مازوريك الموقع. من 

ماركس احتفظ على الأقل بهذا الشك الأولي: يعيش الناس شيئًا آخر غير ما يعتقدون أنهم يعيشونه. لجأ الكوجيتو، وقد طرُد من 

مم الجماعية، لكن الشك التحق به، تُتابِع البرجوازية أهدافًا ليست بالضرورة تلك التي تتخيلها. ومع ذلك،  الضمائر الفردية إلى الذِّ

يتوقف هذا الشك المجدي تمامًا أمام صانع "المفاهيم"، البريء وحده هنا من الأيديولوجيا. بأي علامة يظهر بوصفه حاملًًا دلالة 

القارئ أن  البرجوازية. على  الثورة  التاريخ اللاحقة فحسب، يمكنه "بلورة" مفهوم  سليمة في نهاية المطاف؟ في ضوء شخصيات 

يكتفي بهذا الضمان.

بعدد  الكون  إله ديكارتي وجد  المتعدد الأغراض. مثل  المفهوم  لهذا  المبهجة  السمة  قادرًا على مناقشة  أنه لن يكون  صحيح 

صفاته، فلم يتردد في إشهار وجوده، تمثل البرجوازية المازوريكية )نسبةً إلى كلود مازوريك(، منذ البداية، جوهرًا مُهدى بعناية رائعة. 

فما الذي لا نجده هناك "احتمالًًا"؟ جرى بالفعل تضمين عمله بالدعم الشعبي وتحالف الفلاحين، حتى إن البرجوازية بقبولها لهما لم 

تقم إلا بتطوير "طبيعتها"، بانسجام غير مسبوق مع ذاتها. لكن ينبغي دفع ثمن هذه النزعة السبينوزية )نسبةً إلى الفيلسوف سبينوزا( 

واللقاءات،  التعددية،  محو  يتيح  فهو  مضطربة،  لبرهنة  يقدمها  التي  بالمزايا  فعلًًا  المرء  يشعر  المنطق.  شلَّه  تاريخٍ  لجمود  المخزية 

منذ  واحتواؤها  تضمينها  جرى  وقد  الأكثر،  على  مجموعها،  في  تمثل  والتي  الأزمة،  شهدتها  التي  باستمرار  المتكررة  والارتجالات 

البداية في شمولية جوهرية – كما هو الشأن بالنسبة إلى الثورة المضادة داخل الثورة والحرب داخل الثورة – شخصياتٍ من طينة فريدة. 

كما أنها تشير، إلى ما لا نهاية، إلى وحدة المفهوم القاطعة. "الثورة البرجوازية" هي وحش ميتافيزيقي يرمي بدوائر متتالية، يخنق 

بواسطتها الواقع التاريخي، ليصنع منه، في صورة خلود، ميداناً للتأسيس والبشارة.

الثورات الفرنسية

إذا كان استخدامه محكومًا ومحدودًا. يعني  - فقط  أنه كذلك  أعتقد  - لأنني شخصيًا  للمؤرخ  المفهوم مفيد  الواقع، هذا  في 

تحليل "الثورة البرجوازية"، أولًًا وقبل كل شيء، على المستوى البسيط جدًا، دراسة مشاركة مختلف الفئات البرجوازية في الثورة، 

كما  المحتمل،  من  يبدو  هذه،  النظر  وجهة  من  العامة.  الاجتماعية  الاضطرابات  تجاه  أفعالها  ردود  وكذلك  وأنشطتها،  ومشاريعها 

شدد على ذلك دوما ألفريد كوبان، أن الفئات البرجوازية الأكثر انخراطاً في الثورة لم ترتبط إلا قليلًًا بنمط الإنتاج الرأسمالي، ومنذ 

1789، كانت هناك العديد من الثورات داخل الثورة)9))، وعلى وجه الخصوص، منذ البداية لما حُرِّرت الدفاتر، ثورة الفلاحين  عام 

لوفيفر،  جورج  إلى  يعود  الذي  الهائل  الفضل  هو  رأيي  في  هذا  البرجوازي.  المشروع  على  قياسًا  بعيد  حد  إلى  مستقلة  كانت  التي 

الثوري، حيث كان أول من أظهر ذلك)9)). ومن ثمة  التاريخ  الرئيسة في كتابة  التي قد تكون واحدة من المساهمات  ومساهمته 

فصاعدًا، وسّعت أعمال مهمة جدًا، مثل تلك التي أنجزها بول بْوا)9)) أو شارل تيليه)10))، فهم الأمور انطلاقًا من إشكاليةٍ مختلفة 

متناقضة،  معينة  نقاط  متباينة، وفي  استنتاجاتهما  أن  الرغم من  والبادية. وعلى  المدينة  بين  للعلاقات  الشيء، ومن تحليلٍ  بعض 

من  الحذر  على  الأولى  بالدرجة  سة  والمؤسَّ الكبيرة،  السياسية  الفلاحين  عالـَم  استقلالية  معًا  يؤكدان  كونهما  في  يشتركان  فإنهما 

97 يبدو أن مازوريك قد قبِل في البداية هذه الفكرة )ص 26(، ليرفضها بعد ذلك )ص 55(، من دون أن أفهم كيف وفَّق بين التحليلين.

98 ينظر بالخصوص هذا النص المكتوب عام 1932، والمنشور في دراسات عن الثورة الفرنسية )باريس، 1968( حيث يظهر جورج لوفيفر واضحًا جدًا، فيما يتصل 

بتعددية الثورات داخل الثورة، وباستقلالية العمل الفلاحي:
G. Lefebvre, "La Révolution française et les paysans," in: Études sur la Révolution française (Paris: PUF, 1968).

99 Bois.

100 Ch. Tilly, La Vendée (Paris: Fayard, 1970).



122

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

سكان المدن، سواء كان هؤلاء من النبلاء والنبلاء الأصُلاء، أو من البرجوازيين القدامى أو الجدد. في كتاب بول بْوا، كما سبق أن 

رأينا)10))، تتقاطع مظالم عام 1789 المناهضة للإقطاع، إلى حد ما، مع الحذر من البرجوازية خلال عامَي 1790 و1791، ومع تمرد 

شوانريه المعادي للجمهورية. وهكذا فإن فلاحي منطقة مايْن العليا لم يصبحوا ضد الثورة البرجوازية لأنهم أصيبوا بخيبة أمل من 

مبالين وحذرين  الأقل غير  أو على  مناهضين،  كانوا  ببساطة لأنهم  بل  مازوريك، سجين خطاطته)10))،  حصيلتها، كما تصور ذلك 

والذي  القروية،  الرأسمالية  الإقطاعية وضد  الضرائب  ينتصب في وجه  الذي  تمامًا  نفسه  الإحباط  إنه   .1789 عام  منذ  المدينة  إزاء 

يرمز إليه البرجوازي، قاطن المدن. إذا كانت الثورة البرجوازية قد أسست لعلاقات اجتماعية رأسمالية، فإن ثورة الفلاحين عملت، 

من جهتها، على خدمة مصالحها؛ فالوفاق "المعادي للفيودالية" يخفي صورًا مختلفة جدًا للتغيير، سواء على المستوى الواعي أو 

على مستوى الصيرورة الموضوعية.

هذا لأن الأمر يتعلق بفكرة خاطئة، على الرغم من انتشارها الواسع، تلك التي تقضي بالاعتقاد أن الثورات تنشأ بالضرورة من 

رغبة طبقات أو فئات اجتماعية معينة في تسريع التغيير الذي يبدو بطيئًا في نظرها. فالثورة يمكن أن تكون أيضًا، في قطاعٍ معين من 

المجتمع، منخرطٍ بصفة مباشرة في تقلبات النظام التقليدي، إرادةً لمقاومة تغييرٍ يعتبر سريعًا جدًا. لا تتشكل الجبهة الثورية على غرار 

المعارك الضارية الواردة في كتيِّبات الفن العسكري القديمة، وفق نمط خطي للتاريخ، حيث ترغب جميع الطبقات التي تفعِّل الحركة، 

ر به، حتى لو انخرطت بسرعة كل الفئات المقاوِمة في صورة الماضي نفسها. على العكس من ذلك، تكون  في مستقبل مماثل وتبشِّ

طبيعة هذه الجبهة متقلِّبة وخاضعة لظرفية سياسية تتطور بسرعة كبيرة، وبالخصوص غير متجانسة، ومكونة من عناصر يمكن أن 

تكون أهدافها مختلفة، بل متناقضة.

حينما اندلعت الثورة الفرنسية، لم تكن مملكة فرنسا تتميز بالجمود، بل على العكس تمامًا، كانت قد خضعت منذ أكثر من نصف 

قرن لتغيرات اقتصادية واجتماعية سريعة جدًا، صعُب على الدولة التكيف معها. فليس هناك ما هو أصعب وأكثر خطورة بالنسبة إلى 

النظام المطلق، من تعديل بعض عناصره الوظيفية، وعلى الخصوص من أن يكتسي مظهرًا ليبراليًا. لكن هذا التحليل صالح أيضًا 

بالنسبة إلى الطبقات الاجتماعية، ليس لطبقة النبلاء فحسب، وإنما أيضًا للطبقات الشعبية، ولا سيما تلك التي كانت معرضة لانهيار 

التوازنات التقليدية، وأقل وعيًا، من الناحية السياسية، برهانات التنافس على السلطة وأهدافها. هذا لأن الأمور هي أبعد ما تكون عن 

الدعم الشعبي، هذين  البرجوازية ذات  للثورة  الملَكي  التي تصورها مازوريك)10)) حينما وصف، على كل جانب من الطريق  البساطة 

الفصيليَن اللذين ظلا على هامش المغامرة الكبرى، هذين المقصيَيْن من الوحدة الوطنية، أي الجناح الثوري بباريس على اليسار، 

هته الجماعات  وفلاحي إقليم فونديه على اليمين. في الواقع، منذ عام 1789 حتى عام 1794، إذا كان السيل الثوري قد احتوته ووجَّ

التي تعاقبت على السلطة – بعد أن استسلمت في البداية – فإنه لم يخضع لسيطرة حقيقية، لأنه تكون من مصالح ورؤى متناقضة. هذا 

ما يفسر، بلا شك، الدور الأساسي، ومن ثمّ التعويضي، لأيديولوجيا اندماجية على نحو قوي، مثل اليعقوبية. لكن هل على المؤرخ أن 

يسلِّم بذلك من دون نقاش؟

صحيح أنه لا يزال هناك الكثير مما يتعين القيام به في التحليل الداخلي لما يشكل الحركة الثورية، على المستوى السياسي. 

نحن نعلم جيدًا، بفضل دانيال غيران وألبير سوبول وجورج روديه وريتشارد كوب، مطالب سكان المدن ودورهم السياسي في أعوام 

والمنافسات  الحرفية  الهيئات  تعطيل  المدن عمليات  مارسته داخل هذه  الذي  التأثير  بما يكفي حجم  نعرف  لكننا لا   .1794 - 1793

101 ينظر سابقًا، محور: مشكلة الضرائب الإقطاعية و"رد الفعل الفيودالي".

102 Mazauric, p. 235.

103 Ibid., pp. 235-236.



123

تترجـمـا
الثور في نقد

غير المنظمة داخل المهن وفيما بينها، التي ترتبت على ذلك)10)). ونجهل كثيراً الدور الذي أدته الهجرة الكبيرة نحو المدينة، التي 

ميزت القرن الثامن عشر، ووجود أهل الحضر الذين اقتُلعوا حديثًا من موطنهم الأصلي، وجاؤوا إلى باريس، على غرار نيكولا دي 

ريستيف، ليشعروا بغربة ذاتية. ليس من المستحيل أن ترتبط أسرار كثيرة من السلوك السياسي الثوري بظواهر من هذا النوع، وليس 

بتمايزات سوسيولوجية بحتة. وبالطريقة نفسها، لا تزال تفاصيل سلوكيات الفلاحين ودوافعهم، والعلاقة بين المدينة والبادية خلال 

الثورة غير معروفة جيدًا. ما هو مؤكد هو أن الهيمنة الحضرية على عالم الأرياف لم تتدعّم إلا بصورة جزئية ابتداءً من صيف 1789. 

فقد رفض الفلاحون مالكو الأراضي على نحو جماعي إلغاء الحقوق الإقطاعية، المنصوص عليه في المراسيم الصادرة في 4 - 11 آب/ 

1793، التي حررتهم من أي تعويض، لم تكن إلا  1792 وتموز/ يوليو  أغسطس)10))، ثم إن النصوص "الثورية" في آب/ أغسطس 

تكريسًا قانونيًا للأمر الواقع. تراجع البرجوازيون الثوريون الحضريون، بتخليهم عن مِلْكيةٍ كانت قد صارت برجوازية من ثمة فصاعدًا 

)بما أن وضعها القانوني تغير بمقتضى إلغاء الحقوق الإقطاعية(، أمام الفلاحين. هنا، كلمة جورج لوفيفر هي الوجيهة. حتى خارج 

حالات الصراع المسلح ومناطقه )حركة فونديه، وحركة شوانريه( حيث كان على البرجوازية أن تقاتل، "حسمت" هذه الأخيرة الأمر مع 

الفلاحين، أي فاوضتهم في جميع المراحل الرئيسة للثورة في 4 آب/ أغسطس، إبان إعادة بناء "المجلس التأسيسي"، وبعد 10 آب/ 

أغسطس، وبعد 21 حزيران/ يونيو.

الحرب، والرعب، والأيديولوجيا

الطبقة  هشاشة  أي  الثورية،  الجبهة  وسمت  التي  والمتعددة  البالغة  الهشاشة  هذه  الاعتبار  في  نأخذ  لم  إذا  ذلك،  على  علاوة 

الحاكمة الجديدة، التي تنافست مجموعاتها بالمزايدة على السلطة المعروضة، وهشاشة التحالف الممزق بين المصالح المتباينة أو 

المتناقضة، فكيف يمكن إذًا اليوتوبيا والحنين، اللذين يُخفيانها، تفسير الحرب؟ أعلم جيدًا أن مازوريك يَعتبر هذه المسألة ثانوية، بل 

إنه يعلن أن الحرب "مكون طبيعي")10)) للثورة. كلمة رائعة! لأنه بهذه العودة الجليلة إلى القسيس الموقَّر أنطوان بلوش، تعثر "الثورة 

ة أصلًًا للغاية  البرجوازية" من دون عناء على انطلاقتها المذهلة الجديدة، بما أن هذه الأخيرة متداخلة مع الأولى بعناية فائقة ومعدَّ

نفسها. لكن إذا أردنا أن نكون جِديِّين، فإن اندلاع الحرب بين الثورة الفرنسية وأوروبا ربما يكون من المشكلات المهمة والكاشفة عن 

ل فيها القول هنا، كان ملوك أوروبا قد قبِلوها بالأحرى ولم يرغبوا فيها، على الرغم من  تاريخ الثورة. هذه الحرب، ولأسباب لن أفصِّ

ضغوط المهاجرين والعائلة الملَكية. على العكس من ذلك، كانت هذه الحرب مرغوبًا فيها في فرنسا من البلاط والقوى الاجتماعية 

المشتاقة إلى العهد البائد. لكن في شتاء 1791 - 1792، كانت هذه القوى غير قادرة على إثارة الصراع المنشود. في الواقع، الثورة، على 

الرغم من روبيسبيار، أرادت الحرب ضد الملوك، لكن أيّ ثورة؟

1895( حول الثورة الفرنسية. هنا، يؤكد إنجلز  104 نجد أفكارًا مثيرة للاهتمام عن هذا الجانب من الثورة الحضرية في رسالة من إنجلز إلى كاوتسكي )21 أيار/ مايو 

.Werke, t. 39, pp. 482 - 483 :"شين"، هذه البقايا الاجتماعية للبُنى القديمة، الحرفية و"الإقطاعية الدور الذي أدّاه، في مرحلة الرعب، أولئك الذين يسميهم "المهمَّ

ينظر في هذا السياق أيضًا مقال:
L. Bergeron, "Les sans-culottes et la Révolution française," Annales E.S.C., no. 6 (1963).

مة بخصوص الجنوب الغربي من طرف: م هنا، من باب الفرضية المحتملة، المؤشرات المقدَّ 105 لا تزال المشكلة غير مفهومة جيدًا. أعمِّ
A. Ferradou, Le rachat des droits féodaux dans la Gironde (1790-1793) (Paris: Sirey, 1928), pp. 200-311; D. Ligou, Montauban à la fin de l'Ancien 
Régime et aux débuts de la Révolution (Paris: Librairie Marcel Rivière, 1958), pp. 384 - 385.

ونجد هذا التأويل العام أيضًا لدى:
E. Labrousse, "Le XVIIIe siècle," in: ‎Mousnier Roland & Labrousse Ernest, Histoire générale des civilisations (Paris: PUF, 1959), p. 375.

.Mazauric, p. 57 .د على هذه الكلمة 106 المؤلِّف نفسه شدَّ



124

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

أتصور بوضوح ما الذي يمكن أن يصنعه، من المغامرة الهائلة التي انطلقت، صراعٌ ملازمٌ لـِ "ثورة برجوازية": النزاع التجاري 

بالنقطة  يتعلق  فيما  لكن  إقليم لاجيروند(.  برجوازية  إلى  )نسبةً  الجيروندية  للمجموعة  الفريد  والضغط  القديم،  الفرنسي - الإنكليزي 

ثانويًا نسبيًا في  الفرنسي - البريطاني كان  التنافس الاقتصادي  أكتبُ أن  لما  الثورة)10))،  أتفق مع معظم مؤرخي  أنني  أعتقد  الأولى، 

اندلاع الحرب. من الواضح أن الأسباب السياسية الداخلية الفرنسية، ذاتيًا وموضوعيًا، لها الغلبة قياسًا على مصالح البلدين المتناقضة 

على مستوى التجارة الدولية. أما بالنسبة إلى جاك بيار بريسو وأولئك الذين عُرفوا فيما بعد بالجيرونديِّين، إذا كانوا حقيقةً هم دعاة 

البُلغاء، فإنهم لا يتحملون وحدهم مسؤوليتها. في المجلس التأسيسي الوطني، كان الثوريون، الذين صاروا متطرفين في  الحرب 

وقت لاحق، قد لزموا الصمت، وكان كبار المؤثرين في الرأي العام، مثل دانتون وديمولان ومارات، قد تخلّوا عن روبيسبيار مبكرًا في 

كانون الأول/ ديسمبر. علاوة على ذلك، كانوا، وقد اقتسموا مع "الجيرونديِّين" مشروع جعل الثورة متطرفةً، من وجهة النظر هذه، قد 

فرضوا أنفسهم عليه. ولذلك صارت الحرب هي صلب الوحدة والمزايدة الثورية.

استملكها  وقد  الواجهة،  إلى  للعودة  أخيرة  فرصة  الملك  أرادها  فقد  برجوازية،  حربًا  أساسًا،  ولا  فقط،  تكن  لم  أنها  يعني  هذا 

الكبيرة من ديمقراطية حضرية، وفلاحية مسلحة  منها حربًا تكونت كتائبها  التحريرية، فجعل  لمهمته  امتدادًا  لو كانت  الشعب كما 

بالخصوص)10))، وصراعًا بين القيم وليس بين المصالح. كفَّ الشعور القومي عن الاقتصار على تحديد فرنسا الجديدة، ليصبح مثالًًا 

أيديولوجيًا، وعَلمًا جهاديًا. وبهذه التركيبة المبكرة جدًا – والواعدة بمستقبل زاهر – المتأرجحة بين المسيانية الأيديولوجية والشغف 

الفرنسيون شكلًًا نموذجيًا خارقًا للمجتمع البشري، بل كانوا أول من أدمجوا الجماهير في الدولة وشكلوا أمة  القومي، لم يكتشف 

ديمقراطية حديثة.

كان ثمن هذه التجربة التاريخية حربًا غير مفهومة، وكان صراع القيم هذا الذي انطلق في ربيع عام 1792، بطبيعته، بلا رهان 

د أو قابل للتحديد، ومن ثم بلا غاية، سوى النصر الشامل أو الهزيمة الشاملة. كل قادة الثورة "البرجوازيين"، في وقت أو آخر،  محدَّ

سيسعون إلى إيقافها: دانتون، ثم روبيسبيار، وكارنو، لكن هذا الصراع استبطنه الوعي الثوري بشكل قوي لدرجة أنه، على المستوى 

الفرنسي، كانت هذه  الجانب  للثورة. من  السلام مقابلًًا  الثورة، وصار  الحرب على  دلتّ  المواتية،  الظروف  الأيديولوجي، وحتى في 

الحرب بمنزلة "اندفاع متهور" للتحالف الثوري، وطريقة لاستئصال هشاشتها من خلال لحمة أيديولوجيةٍ، برجوازية وشعبية وفلاحية 

في وقت واحد، حيث نجد مزيجًا يجمع بين الموروث العسكري لمجتمع ما قبل الثورة، وقيم فلسفة التنوير، لكن بتعميمها وتجميلها 

أنُيطت بها، من ثمة فصاعدًا، مهمة التحرر الكوني. إن مفهوم "الثورة  من خلال تقديس الدولة الجديدة، و"الأمة العظيمة" التي 

البرجوازية" عاجز عن تفسير هذه الدينامية الثورية الداخلية، وهذه الموجة السياسية والثقافية العارمة التي شكلتها اليعقوبية والحرب 

الثورية. من هنا، تحكمت الحرب في الثورة أكثر بكثير مما تحكمت الثورة في الحرب.

اليعقوبية والرعب ما كانا  باقتباسٍ من ماركس)10)):  بأمّات الكتب، أعرف أن مازوريك ينتظرني هنا مسلَّحًا  أنني على علم  وبما 

ية" لإكمال الثورة البرجوازية ووضع حد لأعداء البرجوازية. لكن كلا الافتراضين غير صحيحين؛ فقد صُنعت الثورة  سوى "طريقة عامِّ

العناصر  جميع  واكتُسِبت   ،1791 - 1789 الفترة  منذ  الثورة،  قبل  ما  مجتمع  مع  نوع  أي  من  مساومة  دون  من  واستُكملت  البرجوازية 

107 مع جورج لوفيفر على الأقل، وليس مع دانيال غيران Daniel Guérin، الذي يرى في الطموحات الاقتصادية لـ "البرجوازية الجيروندية" السبب الرئيس لاندلاع 

.Lefebvre, Bras nus, t. 2, p. 501 :الحرب

.J.P. Bertaud, Valmy, Coll. Archives (Paris: Julliard, 1970) :108 ينظر

109 Karl Marx, "La bourgeoisie et la contre-révolution," article du 15-12-1848, Werke, t. 6, pp. 107 - 108.



125

تترجـمـا
الثور في نقد

الأساسية للنظام البرجوازي الجديد الذي يقوم عليه عالمنا المعاصر، من إلغاءٍ للمراتب و"للفيودالية"، وفتحٍ للمسارات المهنية في وجه 

المواهب، واستبدالٍ لملَكيّة الحق الإلهي بالتعاقد، وولادةٍ للإنسان الديمقراطي وللنظام النيابي، وتحريرٍ للعمل وللمبادرة الحرة، بلا 

رجعة منذ عام 1790؛ فقد هرب جزء من طبقة النبلاء، المعادي للثورة من دون قتال، وصار ملك العهد البائد مجرد سجين، وظل إلغاء 

الحقوق الفيودالية في غالب الأحيان حبراً على ورق، كما رأينا. علاوة على ذلك، اضطلعت الطبقات الشعبية، أصلًًا، ولا سيما ضغوط 

الفلاحين الهائلة خلال صيف عام 1789، بدور رئيس في هذه القطيعة الحاسمة مع الماضي.

هل نقول، تسليمًا بأيديولوجيا ذلك الوقت، وبالأسباب التي برَّر بها اليعقوبيون أنفسهم خلال الفترة 1793 - 1794، إن صيرورة 

للثورة؟ قد يكون من الضروري تفسير سبب وجود هذا التطرف منذ صيف  البرجوازية قد نشأت من المقاومة المعادية  الثورة  تطرف 

عام 1789، بعد 14 تموز/ يوليو، حينما كانت الثورة المضادة بالغة الضعف من الناحية الموضوعية؛ لماذا تغذّت برمزيتها ورعونتها أكثر 

مما استندت إلى قوة المقاومة، كما يتضح من محطة فارين الكبرى. في واقع الأمر، نشأ خطر الثورة المضادة الحقيقي من الحرب 

والغزو، في نهاية صيف 1792، وفي صيف 1793. لكن هذه الحرب، كانت الثورة هي التي أرادتها، لأنها كانت على وجه التحديد "في 

حاجة إلى خيانات كبرى")11)). وسواء كانت هذه الخيانات موجودة على أرض الواقع أم لا – وهي موجودة بالطبع، لكن بعدد أقل بكثير 

اليعقوبية والمرعبة عملت  العديد من ظروف تطورها، هذا لأن الأيديولوجيا  الثورةَ تختلقُها مثل  المناضل – فإن  الثوري  مما يتخيله 

تنكَّرت  لدرجة  تمامًا  للمزايدة غير واضح  والعسكرية، ومثل موقعٍ  السياسية  الظروف  منفصلة، ومستقلة عن  بعيد مثل هيئةٍ  إلى حد 

فيها السياسة على شكل أخلاق، واختفى معها مبدأ الواقع. نعلم، علاوة على ذلك، أنه إذا كانت عمليتا الرعب التمهيديتان في آب/ 

أغسطس 1792، وصيف 1793، مرتبطتين ارتباطاً واضحًا بظرفية الخطر القومي، فإن "الرعب الكبير" لم يتزامن مع المحنة الكبيرة 

لتلك السنوات الرهيبة؛ إذ اقتحم الساحةَ، على العكس من ذلك، في قلب عملية تصحيح الوضع العسكري، مثل آلة إدارية ذات صفة 

ميتافيزيقية تنزع إلى المساواة والأخلاق، في ربيع 1794. إنه التوهّم التعويضي للمأزق السياسي، أي ليس نتاجًا لواقع الصراعات، 

م. في 4 أيلول/ سبتمبر 1870،  بل للأيديولوجيا المانوية القائمة على الانقسام بين الأخيار والأشرار، ولنوع من الذعر الاجتماعي المعمَّ

حينما خشي إنجلز من أن يُسقط العمالُ الحكومةَ المؤقتة، فإنه حلَّل الرعب بهذه العبارات، في رسالة موجهة إلى ماركس)11)): "بفضل 

عمليات الرعب الصغيرة المستمرة هذه، التي قام بها الفرنسيون، حصلنا على فكرة أفضل بكثير عن حكم الرعب. نتخيّله باعتباره حكم 

أولئك الذين ينشرون الرعب، لكنه على العكس من ذلك، هو حكم أولئك الذين هم أنفسهم عانوا هذا الرعب. الرعب هو إلى حد بعيد 

ليس سوى قسوة غير ضرورية يرتكبها أشخاص خائفون هم أيضًا، في محاولة لطمأنة أنفسهم. أنا مقتنع بأن عهد الرعب خلال عام 

1793 يجب أن يُنسب بالكامل تقريبًا إلى أولئك البرجوازيين الذين أفرطوا في الحماسة، وهم يؤدون دور الوطنيّين، وإلى البرجوازيين 

التافهين الصغار الذين يلطخون سراويلهم من الخوف، وإلى الرّعاع الذين يتاجرون في الرعب".

سة)11))، أعطى ماركس هذا النقد الموجه إلى الوهم اليعقوبي شكلًًا أقل  العائلة المقدَّ في تحليل سابق، لأنه يوجد في كتاب 

تنفي  التي  القديمة،  للعصور  المدرسي  النموذج  المتخيَّلة من  الدولة "الفاضلة"،  الوهم هو فكرة  نفسانية، فقد أوضح أن جوهر هذا 

110 هذه العبارة، كما نعلم، هي لجاك بيار بريسو.

111 "Correspondance Marx-Engels, 4 septembre 1870," Werke, t. 33, p. 53.

كما يوضح هذا النص، من بين نصوص أخرى، اختلف ماركس وإنجلز اختلافًا كبيراً في أحكامهما حول هذه الفترة من الثورة، كما حول الثورة نفسها، في ضوء الأحداث 

ما  إلى حد  مؤيدين  كانا  وإنجلز  ماركس  إن  القول  ويمكننا  فترات حياتهما.  السائدة، في مختلف  الفكرية  انشغالاتهما  إلى  بالنظر  وأيضًا  اهتمامهما،  أثارت  التي  الجارية 

لليعقوبيين في عامَي 1848 - 1849، زمن الثورة الألمانية، وكانا مناهضين جدًا لهؤلاء اليعقوبيين بين عامي 1865 و1870، حينما ناضلا ضد "الفرنسيين"، على حد قولهما، 

داخل الأممية الأولى. فهل يدّعي مازوريك، هنا أيضًا، أنه ينتمي إلى ماركس الناضج ضد ماركس الشاب؟

112 Karl Marx & Friedrich Engels, La Sainte Famille (Paris: Editions Sociales, 1959), pp. 144 - 150.



126

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

المعطيات الموضوعية للمجتمع المدني وتتجاوزها، والذي هو أصلًًا، في نظره، "المجتمع البرجوازي الحديث". فالرعب هو بالضبط 

بوساطة الأيديولوجيا،  المغتربة  الدولة  إنها  المجتمع.  الخاصة، بسبب غياب جذور داخل  نهايتها  إلى  نفسها  التي تسعى هي  الدولة 

والمنفلتة مما يسمّيه ماركس "البرجوازية الليبرالية". يقدم لنا تاريخ الثورة زمنين قويين لاغتراب الدولة هذا، أولًًا مع استبداد روبيسبيار، 

ثم مع نابليون: "مثّل نابليون آخر معركة في الرعب الثوري ضد المجتمع البرجوازي الذي أعلنته الثورة أيضًا، وضد سياسته ]...[ 

لقد اعتبر نابليون، هو كذلك، الدولةَ غاية في حد ذاتها، والمجتمعَ مجرد جهة مانحة، ومجرد تابع، حيث لا يتمتع بأي إرادة حرة. 

فالدولة تمارس الرعب باستبدال الثورة الدائمة بالحرب الدائمة")11)).

من الممكن أن يكون هذا التحليل الرائع الذي قدمه ماركس الشاب عن دور الأيديولوجيا اليعقوبية في آلية الرعب والحرب، 

وعن السمة المتغيرة لثنائية الرعب/ الحرب، بمنزلة عنوان لتاريخ الثورة الذي كتبتُه صحبة دانيال ريشيه؛ لأنه لا يتوقف أبدًا عن أن 

بهذه الاستعارة  أتمسك  أنني  يعني ذلك  الثورة. لا  فيما سميناه "منزلق"  نقترحه)11))، ولا سيما  الذي  العام  التأويل  ناً في  يكون مضمَّ

المتحركة من تلقاء ذاتها، ما دمنا لم نجد كلمة أفضل، لكنني أؤمن بهذه الفكرة، لكون الصيرورة الثورية، في مجراها وفي المدى 

القصير نسبيًا، لا يمكن اختزالها في مفهوم "الثورة البرجوازية"، سواء كانت هذه الأخيرة "بدعم شعبي" أو ذات منحى "تصاعدي"، 

ي اللينينيون، لأن ما يتضمنه من منزلق دائم، ومن تناقض مع  أو أي شيء يريده المرء، وفق ما يكتبه اليوم المتكلِّمون باللسان العامِّ

طبيعته الاجتماعية، يتكون من دينامية سياسية وأيديولوجية مستقلة، يجب تصورها وتحليلها على هذا النحو. من هذه الزاوية، أكثر 

من تلك المرتبطة بالثورة البرجوازية، ما ينبغي تعميقه هو مفهوم الوضع أو الأزمة الثورية)11)): الفراغ السابق للسلطة، وللدولة، وأزمة 

الطبقات الحاكمة، والتعبئة المستقلة والموازية للجماهير الشعبية، والتبلور الاجتماعي لأيديولوجيا مانوية واندماجية اندماجًا قويًا في 

الوقت نفسه، هذه كلها سمات تبدو لي أساسية لفهم الجدلية الهائلة للظاهرة الثورية الفرنسية. الثورة ليست فقط تلك "القفزة" من 

مجتمع إلى آخر، هي أيضًا مجموع الأساليب التي يحرر بها المجتمع المدني، الذي "ينفتح" فجأة بسبب أزمة السلطة، كل الأقوال 

المنافسات  المجتمع صعوبة في "إغلاق" منحاه، يغذّي، من ثمة فصاعدًا،  الذي يجد  الهائل،  الثقافي  التحرر  التي يحملها. وهذا 

الثورية، وقد استبطنتها الجماهير الشعبية، أو على الأقل  المبنية على المساواة. صارت الأيديولوجيا  المزايدة  على السلطة بوساطة 

بوساطة جزء منها، واصطبُِغت بدموية كبيرة، لكونها المرجع الوحيد والشرعية التأسيسية الجديدة، موقعًا بامتياز للصراع السياسي بين 

1789 - 1799، وأيضًا جدليةُ استمرارية  الجماعات؛ فمن خلالها تمر جدليةُ الانقسام المتعاقب للفئات الحاكمة، والتي ميزت الفترة 

من  الكثير  وسط  وفيًا  سِياس  إيمانويال  ظل  المساواة  أجل  ومن  وبريسو،  برناف  روبيسبيار  أعَدم  المساواة،  باسم  الجديدة.  النخب 

1799. الثورة هي مخيال مجتمعٍ، أصبح  1789 إلى الثامن عشر من برومير )9 تشرين الثاني/ نوفمبر(  الخيانات الظاهرة، من ربيع 

بمنزلة القماشة لتاريخها.

د ماركس على هذه الكلمات. 113 شدَّ

114 على سبيل المثال، جرت معالجة المرحلة "التأسيسية" )1789-1791(، ومرحلة حكومة الإدارة، الديركتوار Directoire، باعتبارهما مرحلتين شفافتين إلى حد ما 

من المجتمع المدني البرجوازي، ومن المسار الثوري. وعلى العكس من ذلك، اتسمت المرحلة اليعقوبية ومرحلة الرعب بعتمة قصوى بين المجتمع المدني والصيرورة 

التاريخية. وتنتمي هذه العتمة إلى الأيديولوجيا.

115 ثمة أدبيات مهمة حول هذا الموضوع، خاصة الأميركية منها. ينظر على سبيل المثال:
Ch. Johnson, Revolution and the Social System (Stanford: Hoover Institution on War, Revolution, and Peace, Stanford University, 1964);  
L. Stone, "Theories of Revolution," World Politics, vol. 18, no. 2 (January 1966), p. 159.

يتعلق الأمر بنقدٍ لكتاب تشالميرز جونسون. من الجانب الفرنسي تضفي بعض الأعمال الحديثة لمسة جديدة على إشكالية الظاهرة الثورية:
A. Decouflé, Sociologie des révolutions, Collection Que sais-je? (Paris: PUF, 1968).

وللمؤلف نفسه:
"La révolution et son double," in: Georges Balandier (Dir.), Sociologie des mutations (Paris: Editions Anthropos, 1970); J. Baechler, Les 
phénomènes révolutionnaires (Paris: PUF, 1970).



127

تترجـمـا
الثور في نقد

ما الفائدة إذًا من الرغبة في جعل هذا الأمر، ضد كل التيارات، منتَجًا ضروريًا تمامًا لجوهر ميتافيزيقي فريد،​ يكشف على التوالي 

الحلقات التي يحملها منذ البداية مثل الدمى الروسية الكثيرة؟ لماذا يريد المرء، بأي ثمن كان، بناء هذا التسلسل الزمني الخيالي، 

لأن  المرة،  هذه  "تنازلية"  برجوازية،  انحدار  مرحلة  لتتلوها  الصاعدة،  "البرجوازية"  مرحلة  محل  الشعبي  التتويج  مرحلة  تحل  حيث 

بونابرت كان على خط النهاية؟ لماذا هذا الرسم البائس، وهذا الانبعاث الكلامي )السكولاستي(، وهذا البؤس الفكري، وهذا التشنج 

ن الأفكار الرائجة المازوريكية - السوبولية )نسبةً إلى كلود مازوريك وألبير سوبول( من  العاطفي المتخفي في زي الماركسية؟ لا تتكوَّ

إشكالية أصيلة من شأنها أن تتولَّد عن معرفة أو مذهب؛ فهي ليست أكثر من انعكاس كئيب لتلك الشعلة الهائلة والغنية التي أضاءت، 

في زمن ميشليه أو جوريس، تاريخ الثورة بأكمله. وباعتباره نتاج لقاءٍ مشوش بين اليعقوبية واللينينية، لم يعد هذا الخطاب المختلط 

البابوفي  المذهب  من  الوهميين  الناجين  إلى  هة  موجَّ بة،  مترسِّ شامانية  وظيفةٍ  ممارسةِ  من  بالكامل  ينهل  لأنه  للاستكشاف،  مناسبًا 

)نسبةً إلى غراشوس بابوف(. هذا هو السبب الذي يجعلها في الوقت نفسه متناقضة ومقنعة، ومخلخلة ودامغة، محتضرة وحية على 

الدوام. منذ مئة عام، كان ماركس، في معرض حديث عن اليسار الجمهوري والعمّالي الذي أسس الجمهورية الثالثة، قد ندّد بالحنين 

اليعقوبي باعتباره من بقايا ما يمكن تسميته النزعة الإقليمية الفرنسية، وأعرب عن أمله في أن تمكِّن "الأحداث" من "وضع حد نهائي 

لهذا التقديس الرجعي للماضي")11)).

البرجوازية،  الملكَية،  الأرستقراطية،  النبلاء،  الفيودالية،  الإقطاع،  البائد،  العهد  المضادة،  الثورة  الثورة،  مفتاحية:  كلمات 

اليعقوبية.

ثبت المصطلحات )المُدرج أدناه ذكُرِ في الهوامش بنصّه(

 ӵ.Anoblissement الارتقاء إلى مصاف النبلاء

 ӵ.التاريخيات أو مجموع الكتابات التاريخية :Historiographie الإستوغرافيا

 ӵ.ما هو مرتبط بالسيد الإقطاعي )سينيور(، من إقطاعة وضرائب مفروضة على الفلاحين، وغير ذلك :Seigneurial إقطاعي

 ӵ.رجال الكنيسة :Clergé الإكليروس

 ӵ.Glissement théorique انسلال نظري

 ӵ.Ontologie أنطولوجيا: علم الوجود

 ӵ في سياق ما قبل ثورة 1789، كانت كلمة برلمان تعني مجالس العدل التي تمتعت في عدد من الأقاليم ببعض :Parlement برلمان

الصلاحيات السياسية، منها تسجيل المراسيم الملكَية التي يمكن إبداء اعتراض بشأنها.

 ӵ 22 في تاريخ الثورة الفرنسية، برومير هو الشهر الثاني من التقويم الجمهوري الفرنسي، ويطابق الفترة ما بين :Brumaire برومير

تشرين الأول/ أكتوبر و21 تشرين الثاني/ نوفمبر من التقويم الغريغوري.

 ӵ.Histoire téléologique التاريخ الغائي

 ӵ.Embourgeoisement التبرجز

 ӵ.Révisionniste تحريفي

116 Lettre à César de Paepe, 14 septembre 1870 (Werke, t. 33, p. 147).



128

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

 ӵ في تاريخ الثورة الفرنسية، تيرميدور هو الشهر الحادي عشر من التقويم الجمهوري الفرنسي، ويطابق الفترة :Thermidor تيرميدور

ما بين 19 تموز/ يوليو و18 آب/ أغسطس من التقويم الغريغوري.

 ӵ.Révolution الثورة

 ӵ.Contre-révolution الثورة المضادة

 ӵ أو الجبل  إلى  يحيل  الذي   ،les Montagnards اسم  الراديكاليون  الثوريون  حمَل   :les Montagnards الراديكاليون  الثوريون 

المرتفع، لأنهم كانوا يشغلون المقاعد العليا من المجلس التأسيسي الوطني.

 ӵ.Mouvement sectionnaire الجناح الثوري

 ӵ.Droits féodaux الحقوق الفيودالية

 ӵ.Directoire حكومة الإدارة، الديركتوار

 ӵ.عبارة لاتينية تعني التدخل الخارق غير المتوقَّع لحلّ مشكلة ما :Deus ex machina الحل السحري

 ӵ.Terreur révolutionnaire الرعب الثوري

 ӵ.Temporalité الزمانيّة

 ӵ.Causalité السببيّة

 ӵ في الميثولوجيا اليونانية كان بروكروست قاطع طريق يضع ضحيته في سرير :Procrustes le lit de Procuste سرير بروكروست 

من مقاس معين، فيجعلها داخله مهما كان طولها أو قصرها، بالبتر أو التمطيط. وترمز هذه العبارة إلى المغالطة، حيث يجري تكييف 

المعطيات مع القوالب الجاهزة.

 ӵ.كلامي، مدرسي :Scolastique سكولاستي

 ӵ.ممارسة دينية قديمة مبنية على السحر والشعوذة :Chamanisme شامانية

 ӵ.تمرد معادٍ للثورة الفرنسية مسّ الجهة الغربية من فرنسا :Chouannerie شوانريه

 ӵ.ضريبة إقطاعية عينيّة :Champart شومبارت

 ӵ.Conceptualisation صياغة المفهوم

 ӵ.Droits seigneuriaux الضرائب الإقطاعية

 ӵ.1789 مرحلة ما قبل ثورة :Ancien Régime العهد البائد

 ӵ.Téléologie الغائية

 ӵ 2120 و ليلتَي  إلى فارين في  الهروب  السادس عشر وأسرته  إلى فارين: محاولة ملك فرنسا لويس  الهروب  أو   Varennes فارين 

حزيران/ يونيو 1791.

 ӵ.مجموع النظام المرتبط بالإقطاع من الوجهة القانونية والسياسية والثقافية :Féodal فيودالي

 ӵ.Rupture قطيعة

 ӵ.)مبدأ ديكارت )أنا أفكر إذًا أنا موجود :Cogito كوجيتو



129

تترجـمـا
الثور في نقد

 ӵ.ديانة أتباع ماني، القائمة على أساس ثنائية الخير والشر :Manichéenne مانوية

 ӵ الناس بهذا الاسم لأنهم كانوا يلبسون سراويل طويلة، على نعُِت عوام  الفرنسية  الثورة  Les sans culottes: خلال  المتسرْوِلون 

خلاف الأرستقراطية التي كانت ترتدي تَبَابِين تصل حد الركبة. وهذا اللباس الشعبي صار موضة رجالية في فرنسا ومجموع أوروبا إبان 

القرن التاسع عشر وخلال الأزمنة اللاحقة.

 ӵ.Jargonneurs ي المتكلِّمون باللسان العامِّ

 ӵ.Constituante المجلس التأسيسي

 ӵ.États généraux مجلس طبقات الأمة

 ӵ.اعتقاد يقول بمجيء نبيٍّ يخلِّص الناس من الخطيئة :Messianisme مسيانية

 ӵ.Provincialisme النزعة الإقليمية

 ӵ.Mode de production نمط الإنتاج

 ӵ.Intendant وكيل

 ӵ له الثوريون الفرنسيون يعقوبي/ يعقوبية Jacobin/ Jacobinisme: ترتبط هذه الكلمة في الأصل بديْر اليعقوبيِّين في باريس الذي حوَّ

إلى مقر للنقاش في شؤون الثورة وتدبير مجرياتها بين عامي 1789 و1794.

 ӵ.Utopie اليوتوبيا



130

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

المراجع

‎Althusser, L. Montesquieu. La politique et l'histoire. Paris: PUF, 1959.

Annales Historiques de la Révolution Française (1967).

Arcq, P.A. de Sainte-Foix. La noblesse militaire ou le patriote français. Paris: Imprimerie de la noblesse 
commerçante, 1756.

Baechler, J. Les phénomènes révolutionnaires. Paris: PUF, 1970.

Balandier, Georges (Dir.). Sociologie des mutations. Paris: Editions Anthropos, 1970.

Barber, E. The Bourgeoisie in the Eighteenth Century France. Princeton: Princeton University Press, 1955.

Bergeron, L. "Points de vue sur la Révolution française." La Quinzaine (Décembre 1970).

_______. "Les sans-culottes et la Révolution française." Annales E.S.C. no. 6 (1963).

Bertaud, J.P. Valmy. Coll. Archives. Paris: Julliard, 1970.

Bluche, F. "L'origine sociale du personnel ministériel français au XVIIIe siècle." Bulletin de la Société d'Histoire 
modern. série 12, no. 1 (1957).

_______. Les magistrats du Parlement de Paris au XVIIIe siècle (1715-1771). Paris: Les Belles Lettres, 1960.

_______. L'origine des magistrats au Parlement de Paris au XVIIIe siècle (1715-1771). Paris: Les Belles Lettres, 1956.

Bois, Paul. Paysans de l'ouest. Paris/ La Haye: Mouton, 1960.

Bouvier, J. A.H.R.F. (Juillet-Septembre 1962).

Chaussinand, G. Les financiers de Languedoc au XVIIIe siècle. Paris: SEVPEN, 1970.

Chaussinand, G., L. Bergeron & R. Forster. "Les Notables du grand Empire en 1810." Communication au Congrès 
d'histoire économique et sociale, Leningrad, 1970. Paru dans les Annales E.S.C., vol. 26, no. 5 (1971).

Chaussinand-Nogaret, Guy. "Capital et structure sociale sous l'Ancien Régime." Annales E.S.C. (Mars-Avril 1970).

.Les financiers de Languedoc au XVIIIe siècle. Paris: SEVPEN, 1970 .ــــــــــــــــــ

Cobban, Alfred. The Social Interpretation of the French Revolution. Cambridge: Cambridge University Press, 
1964.

Corvisier, A. "Les généraux de Louis XIV et leur origine sociale." Bulletin du XVIIe siècle (1959).

Crouzet, F. "Angleterre et France au XVIIIe siècle. Essai d'analyse comparée de deux croissances économiques." 
Annales E.S.C. vol. 21, no. 2 (Mars-Avril 1966).

De Dainville, François. La naissance de l'humanisme moderne. Paris: Beauchesne, 1940.

De Tocqueville, Alexis. L'Ancien Régime et la Révolution. Paris: Gallimard, 1952.

Decouflé, A. Sociologie des révolutions. Collection Que sais-je? Paris: PUF, 1968.

Egret, J. "L'aristocratie parlementaire à la fin de l'Ancien Régime." Revue historique (Juillet-Septembre 1952).

Engels, Friedrich. "Lettre à Conrad Schmidt du 27-10-1890." Études philosophiques. Paris: Editions Sociales, 1951.



131

تترجـمـا
الثور في نقد

Engels, Friedrich. Préface de 1891 à "La guerre civile en France." Werke. t. XVII.

_______. "Lettre à Kautsky du 20-2-1889." Werke. t. XXXVII.

Études sur la Révolution française. Paris: PUF, 1968.

Ferradou, A. Le rachat des droits féodaux dans la Gironde (1790-1793). Paris: Sirey, 1928.

Furet, François & D. Riche. La Révolution française. Paris: Hachette, 1965 - 1966.

Furet, François. "Le catéchisme révolutionnaire." Annales. Economies, sociétés, civilisations. vol. 26, no. 2 (1971).

Gérard, Alice. La Révolution française, mythes et interprétations (1789-1970). Collection Questions d'histoire. 
Paris: Flammarion, 1970.

Groethuysen, B. Origines de l'esprit bourgeois. Paris: Gallimard, 1927.

Gruder, V. Royal provincial intendants: A Governing Elite in Eighteenth Century France. New York: Cornell 
University Press, 1968.

Guérin, Daniel. Les luttes de classes sous la Première République. Rééd. Paris: Gallimard, 1968.

Johnson, Ch. Revolution and the Social System. Stanford: Hoover Institution on War, Revolution, and Peace, 
Stanford University, 1964.

Kautsky, K. La lutte des classes en France en 1789. Paris: Jacques, 1901.

Labrousse, E. Esquisse du mouvement des prix et des revenus en France au XVIIIe siècle. Paris: Dalloz, 1932.

_______. La crise de l'économie française à la fin de l'Ancien Régime et au début de la Révolution. Paris: PUF, 1943.

Ladurie, Emmanuel Le Roy. Les paysans de Languedoc. Paris: SEVPEN, 1966.

Lefebvre, Georges. La Révolution française dans l'histoire du monde contemporain. Paris: De Gruyter, 1969.

Lénine, Vladimir I. Un pas en avant, deux pas en arrière. Moscou: Œuvres choisies, 1954.

Léonard, E.G. L'armée au XVIIIe siècle. Paris: Plon, 1958.

Les grandes Civilisations. Paris: Arthaud, [n.d.].

Les Révolutions européennes et le partage du monde. Coll. Le Monde et son histoire. Paris: Bordas-Laffont, 1968.

Ligou, D. Montauban à la fin de l'Ancien Régime et aux débuts de la Révolution. Paris: Librairie Marcel Rivière, 1958.

Luthy, H. La banque protestante en France. Paris: SEVPEN, 1959.

Marx, Karl & Friedrich Engels. La Sainte Famille. Paris: Editions Sociales, 1959.

_______. L'idéologie allemande. Paris: Editions Costes, 1948.

_______. Werke. Berlin: Dietz, 1961 - 1968.

Marx, Karl. Critique de la philosophie hégélienne de l'État, 1842 - 1843. Paris: Editions Costes, 1948.

_______. "La bourgeoisie et la contre-révolution." article du 15-12-1848. Werke. t. 6.

Mathiez, Albert. La vie chère et le mouvement social sous la Terreur. Paris: Payot, 1927.

_______. Le Bolchevisme et le Jacobinisme. Paris: Librairie de l'Humanité, 1920.



132

د دعلالا
وتموز/ يوليزومت

Mazauric, Claude. Sur la Révolution française. Paris: Editions Sociales, 1970.

Meyer, Jean. La Noblesse bretonne au XVIIIe siècle. Paris: SEVPEN, 1966.

Ozouf, Mona. "De Thermidor à Brumaire: le discours de la Révolution sur elle-même." Revue historique (Janvier-
Mars 1970).

Panagiotopoulos, B. "Les structures d'âge du personnel de l'Empire." Revue d'histoire moderne et contemporaine 
(Juillet-Septembre 1970).

Poitrineau, Abel. La vie rurale en Basse-Auvergne au XVIIIe siècle (1726-1789). Paris: PUF, 1965.

Ravitch, N. Mitre and Sword. Paris-La Haye: Mouton, 1966.

Reinhard, Marcel. "Élite et noblesse dans la seconde moitié du XVIIIe siècle." Revue d'histoire moderne et 
contemporaine. t. 3e, no. 1 (1956).

Richet, D. "Élites et despotisme." Annales E.S.C. no. 1. (Janvier-Février 1969).

Robin, R. La société française en 1789: Semur-en-Auxois. Paris: Plon, 1970.

Roland, Mousnier & Labrousse Ernest. Histoire générale des civilisations. Paris: PUF, 1959.

Saint-Jacob, P. De. Les paysans de la Bourgogne du nord au dernier siècle de l'Ancien Régime. Paris: Les Belles 
Lettres, 1960.

Soboul, Albert. "La révolution française et la féodalité." A.H.R.F (Septembre-Octobre 1958).

_______. La civilisation et la Révolution française. t. 1: La crise de l'Ancien Régime. Paris: Arthaud, 1970.

_______. La société française dans la seconde moitié du XVIIIe siècle. Paris: CDU, 1969.

_______. Les sans-culottes parisiens en l'an II. Paris: Librairie Clavreuil, 1958.

_______. Précis d'histoire de la Révolution française. Paris: Editions Sociales, 1962.

Stone, L. "Theories of Revolution." World Politics. vol. 18, no. 2 (January 1966).

The Transition from Feudalism to Capitalism. A Symposium by: P.M. Sweezy et al. London: Fore Publications, 1954.

Tilly, Ch. La Vendée. Paris: Fayard, 1970.

Trotsky, Leon. Nos tâches politiques. Paris: Pierre Belfond, 1970.

Weis, Eberhard. "Ergebnisse eines Vergleichs der grundherrschaftlichen Strukturen Deutschlands und Frankereichs 
vom 13. bis zum Ausgang des 18. Jahrhunderts." Vierteljahrschrift fur sozial-und Wirtschaftsgeschichte. 
vol. 57, no. 1 (1970).


