
باحث في المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات - قطر.  	*
Researcher at the Doha-based Arab Center for Research and Policy Studies, Qatar.

طــرح بوتشــيش عددًا من الأســئلة ليطلَّ به عــى مفهوم العدالــة في خطاب هــذه الآداب، والمرجعيات التــي ترجع إليها، 
ليعمل على ترتيب أفكاره حول ثلاثة محاور أساســية إشــكالية؛ توضيح معنى العدالة في الآداب السلطانية، وثانيًا مرجعيات 
المؤسســة لخطاب العدالة في الآداب السلطانية، وثالثاً التقصّ عن بذور حقوق الإنسان فيها. ويختم بحثه بمحاولة قراءة 
مؤثرات الآداب السلطانية في فكرنا وتجربتنا السياسية الراهنة. ثم يختار لذلك أربعة نصوص تأسيسية من هذه الآداب لينكبّ 
عليهــا في بحثــه: "نصيحة الملوك" لأبي الحســن علي بن محمد الماوردي، و"التبر المســبوك في نصيحــة الملوك" للإمام 
الغزالي، و"الإشارة  في تدبير الإمارة" لأبي بكر المرادي الحضرمي، و"الشهب اللامعة في السياسة النافعة" لأبي القاسم 
بن رضوان المالقي. وطالما أنّ خطاب العدالة يقوم على أضلاعٍ ثلاثة )المخاطِب "الكاتب/ الناصح"، والمخُاطبَ "السلطان/الذي 
به تصلح الأمة أو تتعثّ"، وموضوع الخطاب "العدالة التي تتمحور حولها النصائح والإرشــادات"( فالمؤلف يعاين مواقع هذه 
الأضلاع الثلاثة وفحواها في سيرة العلاقة بين السلطان ورعيته وسبل تحكيم العدل بها التي يصبح مضمونها، بموجب إحالات 
هذه الآداب ودلالاتها، مســؤولية الحاكم )الراعي( وطاعة الرعية. ويعترف بوتشــيش بصعوبة المهمة التي أعدّ نفسه لها، 
فللوصول إلى مقاصده، أمامه الكثير من الصعوبات المنهجية والتشريحية والتنقيبية خصوصًا أنّ كثرة النصوص الســلطانية 

وتعدّد أبواب "العدل" و"الشورى" في ثناياها. فقدّم إجابات مدروسة وجدية تستحق المناقشة.

كلمات مفتاحية: السياسة الشرعية، الخلافة، ابن المقفع، الغزالي، نمط الإنتاج الآسيوي.

The author explores the concept of justice in the "literature of sultanic ethics" (adaab sultania), writings which 
reflect the political views of the political structures that governed Muslim societies. This is done by framing the 
argument in three main categories: by clarifying the definition of justice in Sult discourse, identifying the references 
that formed the foundation of that discourse, and investigating the seeds of human rights in it. He concludes his 
study by attempting to find the influence of that discourse on our current political thought and experience. He 
focuses on four texts in depth: The Counseling Kings by Abu Hassan Ali bin Mohammad al-Mawardi, The Forged 
Sword in Counseling Kings by Imam al-Ghazali, The Symbols of Ruling an Emirate by Abu Bakr al-Maradi al-
Hadrami, and Bright Stars of Beneficial Policy by Abu Qasem bin Radwan al-Maliqi. The discourse of justice is 
built on three pillars: the narrator (that is, the writer or advisor), the receiver (the Sultan, with whom the Ummah 
rises or falls), and the topic of the discourse (the specific form of justice for which advice is sought and directions 
are given). The author discusses these three pillars and the relationship between the Sultan and his subjects, as well 
as the ways he promotes justice in accordance to this discourse, based on the responsibility of the ruler and the 
obedience of the ruled.

Keywords: juristic politics, Caliphate, Ibn al-Muqaffa, Al-Ghazali, Asiatic mode of production.

عــرض كتاب "خطــاب العدالة في كتب الآداب الســلطانية"

The Justice Discourse in Sultanic Literature 
by Ibrahim Al-Qadri Boutshish (Book Review)

 *Chamseddin Alkilani   |   شمس الدين الكيلاني

157



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

158

يضع بوتشيش))) فتح ملف خطاب العدالة في كتب الآداب السلطانية هدفًا لبحثه، بوصفه مثّل حلقة من حلقات تاريخ الأفكار 

كاتب  فيه  حاول  لمسعى  عنوانًا  "العدالة"  فكانت  بالسياسي.  الديني  فيها  امتزج  عملية  سياسة  وبلور  الإسلامي،  المجال  في  السياسية 

السلطان التوفيق بين الديني والسياسي، أو تسخير الديني للسياسي. فيعترف بوتشيش بصعوبة المهمة التي أعدّ نفسه لها؛ فللوصول 

إلى مقاصده، أمامه الكثير من الصعوبات المنهجية والتشريحية والتنقيبية "خصوصًا أنّ كثرة النصوص السلطانية وتعدد أبواب 'العدل' 

ر ضوابط وآليات تتحكم في  و'الشورى' في ثنايا الكتب السلطانية لا يعنيان أنّ تلك النصوص تتضمن كلّ ما يصبو إليه الباحث من توفُّ

تشريح موضوع العدالة أو تشبع فضوله الفكري في الحصول على أجوبة دقيقة عند البحث فيها"))).

أولً، مقدمات في التفكير في الأدب السلطاني

قبل الدخول في تلافيف تفكير بوتشيش في "خطاب العدالة السلطاني"، علينا إلقاء نظرة تاريخية على عوامل نشأة هذا الأدب في 

الزمن الوسيط، ولنلقي نظرة أخرى على ما كُتب عن هذا الأدب في الدراسات العربية الحديثة، لنتحرّى، على ضوء ذلك، في ما أضافه 

بوتشيش من جديد إلى هذا التأليف المعاصر، من خلال دراسته مفهوم العدالة فيه.

في تاريخ النشأة وعواملها

ولد الأدب السلطاني من رحم التقسيم أو التوزيع الوظيفي الذي حدث بين أرباب القلم في السلطة في المجال العربي الإسلامي. فسجّل 

الواقع التاريخي ذلك التمييز أولً، ثم الاستقلال ثانيًا بين أحكام السياسة وأحكام الشريعة؛ فمع تقدّم الزمن حدث ما يشبه انحسار أحكام 

الشريعة عن مجال التشريع والقضاء، وهو الحصن الحصين لرجال الشرع. فسجّل ابن قيّم الجوزية )751هـ( والبخاري )902هـ(، وابن 

ل في الأحوال؛ وذلك لأنّ الفقهاء لم ييأسوا من استعادة الدولة إلى حظيرة الشريعة، في حين  الجوزي )ت597هـ(، اعتراضاتهم على هذا التبدُّ

كان المجتمع نفسه يئس من ذلك وصار همّه الحصول على سياسة عادلة وحسب )التي هي المقصد النظري الأسمى لكاتب الآداب السلطانية(.

لم يكن هذا التوزيع لمجالات الاختصاص بين "السياسة" و"الشريعة" فصلً للدين عن الدولة، بل إحداث حالة تنظيمية في إدارة 

المجتمع. تولّ السلطان أو نائبه أو ناظر المظالم أو الوزير مقاضاة كبار رجال الدولة. وتولّ ناظر الجيش مقاضاة الجيش وأفراده. وتسلَّم 

نت فكرة عدم كفاية "أحكام الشريعة" لإحلال العدالة  المحتسب قضايا الآداب العامة في السوق. علمًا أنّ هذه "السياسة الشرعية" تضمَّ

في المجتمع. وفي مرحلةٍ متقدمة من عمر الدولة العباسية انفصلت المؤسسة السياسية عن المؤسسة الدينية تدريجيًا إلى أن اكتمل ذلك مع 

1 إبراهيم القادري بوتشيش، أستاذ التاريخ الإسلامي في جامعة مولاي إسماعيل في مكناس في المغرب.

2 إبراهيم القادري بوتشيش، خطاب العدالة في كتب الآداب السلطانية )الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2013(، ص 7 - 8.

المؤلف: إبراهيم القادري بوتشيش.

عنوان الكتاب:  خطاب العدالة في كتب الآداب السلطانية.

الناشر: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، الدوحة/ بيروت.

سنة النشر: 2013.

عدد الصفحات: 86 صفحة.



159

مراجعات كتب عرض كتاب "خطاب العدالة في كتب الآداب السلطانية"

انفصال الخلافة عن السلطنة، وبروز دور أمير الأمراء والسلطان. حينها "استأثر بالسلطة أرباب السيف )الأتراك( وبقيت المناصب الدينية 

وبعض الإدارية في يد 'أرباب القلم'". وهكذا حدث تمايزٌ بين مجالين أحدهما سياسي، والآخر ديني، ولكلٍ منهما أربابه"))).

نظر ابن خلدون إلى هذا النموذج السلطوي بوصفه شكلً بدائيًا للسلطة. ورآه ابن المقفع "لعب ساعة ودمار دهر". أمّا الماوردي فلم 

يعره اهتمامًا كبيراً؛ فهو عنده شكل مدني من أشكال فساد السلطة السياسية. أمّا النوع الثاني من الملُك، فهو: مُلك الحزم، أو مُلك القوة، 

أو مُلك السياسة، فإنّهم أخذوه على محمل الجدّ "والجديد في المسألة" أنّ الماوردي وابن خلدون، وهما ينتسبان إلى مجال الفقه، بينما 

كان ابن المقفع مؤلفًا في الآداب السلطانية، كانا "لا يستنكران هذا الشكل )=مُلك السياسة( ناظرين في ذلك إلى الدولة السلطانية في 

ديار الإسلام منذ القرن الرابع الهجري على أنّها صورة عن هذا النموذج))).

وراء  وقفت  التي  والثقافية  السيكولوجية  الدوافع  إلى  بالتعرُّف  السلطان"،  "دولة  كتاب  صاحب  سالم،  محمد  أحمد  اهتم  كما 

التأليف في "الآداب السلطانية"، وهيّأت لها حضورها في الثقافة العربية السياسية، وكان لها وزنها في توطيد ثقافة الاستبداد التي لم 

ينفكّ تأثيرها في توجهاتنا السياسية في زمننا المعاصر. لهذا يخصص سالم الفصل الثاني من كتابه لدراسة منطق العلاقة الاستبدادية التي 

تحكّمت في علاقة السلطان بالرعية في المجال العربي الإسلامي. وكان للآداب السلطانية دورها في التسويغ الأيديولوجي لتلك العلاقة، 

وكيف عملت على صناعة الخوف من بطش السلطان، طالما أنّ العلاقة في الاجتماع السلطاني تقوم على نموذج هرمي يقف السلطان 

على رأسه. اقتنع سالم بأنّ الهمّ الأساسي لهذا الأدب هو ترسيخ ثقافة الرضوخ لأحكام السلطان، فهي لم تعر اهتمامًا لنزعة أخلاقية أو 

عقائدية ترفع المرء للتمسك بأحكام الشريعة، وبالقيم الملتصقة بها، فامتزجت في الآداب السلطانية واختلطت الثقافات كافة. فنجد إطراء 

عدل أنوشروان يجاور الحديث عن عدل عمر، مع أفكار أرسطو وأفلاطون، وآيات القرآن والأحاديث مع مقولات الحكماء والفلاسفة، 

فلا يوجد فرق كبير لدى كاتب السلطان بين الرجوع إلى أرسطو أو حكمة عمر. فتتلاقى الثقافات في جسد التأليف السلطاني))). ونظر 

الجابري إلى ابن المقفع على أنّه "أوَّل من دشن القول في 'الأيديولوجية السلطانية' في الثقافة العربية الإسلامية"))). ويصف ابن خلدون 

واختلطت.  معانيهما  التبست  ثم  أولا  الملُك  بدون  وُجدت  قد  الخلافة  "إن  فيقول:  الإسلامي،  المجال  في  السلطة  معاني  )ت808هـ( 

تاريخيًا  يرتبط  أنّ ميلاد هذا الأدب  بدوره،  اللطيف  عبد  ورأى كمال  الخلافة"))).  افترقت عصبيَّته عن عصبية  الملُك حيثُ  انفرد  ثم 

بالتحوّل الكبير الذي أعقب العهد الراشدي، فـ"كان انتقال الخلافة إلى ملك في العصر الأموي )41 - 132هـ/661 - 750م( بمنزلة إعلامٍ 

واضح عن الانقلاب السياسي الأعظم في تاريخ الإسلام، وقد ساهم هذا الانقلاب في تهيئة إمكانيات نشوء خطابات سياسية مواكبة له 

وتبلورها، وذلك بهدف تبرير أعمال الملك. إذن الآداب السلطانية هي مجموع النصوص التي نشأت في سياقٍ تاريخي سياسي محدد، 

لإنجاز مهام أيديولوجية مضبوطة، ضمن دائرة الفضاء السياسي الإسلامي"))). وحدّد خالد زيادة في السياق نفسه، تاريخيًا واجتماعيًا، 

نشوء طبقة كتاب الديوان في بداية العهد الأموي، من أفرادٍ غير عرب، واحتفظت بهذه الخصوصية لأجيال مديدة، وقبل نهاية الحقبة 

الأموية "كان الكتاب يصيغون خطابا يتمايز عن الخطاب الديني، فمنذ سالم كاتب ديوان هشام بن عبد الملك، وعبد الحميد الكاتب 

السلطان دوراً  زيادة كاتب  المتخصص"))). ومنح خالد  الفني  الطابع  قواعد كتابته ذات  أُرسيت  المقفع،  وابن  كاتب مروان بن محمد، 

3 رضوان السيد، الجماعة والمجتمع والدولة، سلطة الأيديولوجيا في المجال السياسي العربي الإسلامي )بيروت: دار الكتاب العربي، 1997(، ص 405.

4 المرجع نفسه، ص 399.

5 أحمد محمد سالم، دولة السلطان، جذور التسلط والاستبداد في التجربة الإسلامية )القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة، 2012(، ص 54 وما بعدها.

6 محمد عابد الجابري، العقل السياسي العربي محدداته وتجلياته، ط4 )بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 2000(، ص 367.

7 عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، مقدمة ابن خلدون، عبد الله محمد الدرويش)محقق(، )دمشق: دار يعرب، 2004(، ص 390.

8 كمال عبد اللطيف، في الاستبداد، بحث في التراث الإسلامي )بيروت: منتدى المعارف، 2011(، ص 69.

9 خالد زيادة، الكاتب والسلطان، من الفقيه إلى المثقف )القاهرة: الدار المصرية اللبنانية، 2013(، ص 15.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

160

للسلطان فحسب، ولكنه  ناصحا  لعبه، ليس بصفته  الذي  المباشر والحاسم  الدور غير  يقدّمه يكشف "عن  الذي  متعاظمًا؛ فالخطاب 

خلال مشاركته في مشروع السلطة، أو من خلال صياغته لهذا المشروع")1)).

ولقد غدَا من الممكن التمييز بين نمطين من نماذج الآداب السلطانية التي ظهرت في القرن الخامس الهجري، بين مؤلفات الغزالي 

والطرطوشي وابن حداد، ونظام الملك، التي مازالت تتمسك بالقواعد الفقهية وبحلم الخلافة. ويمكن أن نطلق عليها "الاتجاه السياسي 

الفقهي"، ونماذج أخرى تحرّرت من الفقه، وكُتبت خلال القرنين السادس والسابع الهجريين، وطغى عليها الطابع المصلحي المدني، 

والانشغال بموضوعات "مرايا الأمراء"، واقتنعت بسرد النصائح والطرائف المسلّية للسلطان.

بين الفقيه وكاتب الآداب السلطانية

اعترف الفقيه، في هذه الأثناء، بتحوّل سلطة "الخلافة" بعد العهد الراشدي، وبازدياد الطابع المدني / الدهري المصلحي لطبيعتها 

التكيّف مع  للسلطة كي يستطيع  الفعلي  الواقع  مع  وتعامله  الراشدية  الخلافة  بنموذج  الذهني  تعلّقه  المواءمة بين  وسلوكها. فعمل على 

أحوال الزمان. أمّا كاتب السلطان، مؤلف الآداب السلطانية، فاتّخذ السلطان مثالً له، واستبعد من تمثّلاته طوبى الخلافة، لذا نظر 

إليه الجاحظ نظرة تبخيسية. ونعى على الكتَّاب كونهم تحوّلوا إلى تابعين، ولجهلهم بالقرآن والسير وتفضيلهم معرفة سيرة السلاطين 

"أغزرهم علما أمهنهم، وأقربهم من الخليفة أهونهم")1)). أقرَّ الماوردي وابن خلدون ضمنيًا بالشرعية النسبية لهذا الشكل من السلطان، 

وذلك ليأسهما من استرجاع نموذج الخلافة الراشدية. وهو تسليم منهما بانفصال المؤسستين الدينية والسياسية، شريطة أن تتعايشا أو 

أن يسلّم السلطان للفقيه بمجاله الديني الشرعي)1)). لم يكتب كاتب السلطان أو صاحب الآداب السلطانية ما كتبه لإشباع رغبة ذاتية 

ذهنية بحثًا عن مهنة مطلوبة لدى السلطان وحسب، بل لأنّ واقع الخلافة قد تحوّل، وأصبحت سلطتها متخفّفة من الشريعة، وغدا 

السلطان وحاشيته يستأنسان هذه الآداب لتركيزها على مصلحة السلطة واستمرارها وديمومتها.

انطلق مؤلف الآداب السلطانية في تعامله مع السلطة القائمة من اعترافه النهائي، ليس فقط بواقع السلطان، بل من الاعتراف أيضًا 

بشرعيته. فنظر إلى نموذجه على أنّه مرجعه النهائي. بينما واجه الفقيه بروز ظاهرة الملُك القائم على المصلحة وحكم العقل في مقابل الإمارة 

المتوافقة مع الشريعة من زاوية الاعتراف الصريح بظاهرة الملُك القائم على المصلحة والعقل، لكن مع الاعتراف بنقص شرعيتها، مع حنين لا 

يتوقف لنموذج الخلافة الراشدية القائمة على البيعة وعلى الكمال الأخلاقي. لهذا أشار ابن المقفع )145ه( إلى ثلاثة أشكال ممكنة للملك: 

مُلك الدين، ومُلك الحزم، ومُلك الهوى. والأخير لديه أسوأ أشكال الملُك "فملك الهوى لعب ساعة ومار دهر")1)). وحدّد الماوردي بدوره 

ثلاثة أشكال أو تأسيسات ممكنة للملك تقابل نماذج ابن المقفع: تأسيس الدين، وتأسيس القوة، وتأسيس المال. كما تحدث ابن خلدون 

وشارحه ابن الأزرق عن ثلاثة أنواع للملك: الملك الديني، والملك الطبيعي، والملك السياسي. أمّا الأشكال "السلبية" لهذه النماذج من السلطة 

عند المؤلفين الثلاثة هؤلاء، فهي عند ابن المقفع: ملك الهوى، وعند ابن خلدون الملك الطبيعي، وعند الماوردي تأسيس المال. واختار الثلاثة 

اعترافًا منهم بالأمر الواقع، الملك السياسي القائم على القوة )الماوردي(، والملك السياسي )ابن خلدون(، وملك الحزم )ابن المقفع(.

أمية،  بني  أيام مروان بن محمد آخر خلفاء  الكاتب  المقفع وسهل بن هارون )215ه( وعبد الحميد  ابن  السلطاني مثل  فالكاتب 

وأمثالهم الذين برزوا بخاصة في العهد العباسي، هم "جزء" من "المشروع السلطوي المسيطر" سلّموا بالسلطة القائمة ولم يبيحوا لأنفسهم 

10 المرجع نفسه، ص 14.

11 الجاحظ، الرسائل )بيروت: دار الحداثة، 1988(، ص 128.

12 السيد، الجماعة والمجتمع والدولة، ص 399.

13 ابن المقفع، الأدب الكبير )آثار ابن المقفع (، )بيروت: دار الكتب العلمية، 1989(، ص 250.



161

مراجعات كتب عرض كتاب "خطاب العدالة في كتب الآداب السلطانية"

السلطان  مساعدة  هدفه  نصائح  أدب  باعتبارها  نفسها  مت  قدَّ بل  كرسيها،  إلى  المتسلط  وصول  وطريقة  السلطة  أصل  في  البحث  حق 

على التصرف بطريقة تعينه على الازدهار والاستمرار. ولعلّ ابن المقفع، الأب الروحي المؤسس للآداب السلطانية، قدّم للخليفة المنصور 

الأيديولوجيا السلطانية المناسبة لتبرير سلوك السلطان وإدارته، حينما اقترح على المنصور خمسة ضوابط، بصيغة نصائح تتعلق بتنظيم 

ونخبة  الخراج،  جباية  وتنظيم  الفارسي)1))،  العنصر  باعتماد  دولة،  جيش  إلى  وتحويله  بالجيش  الاهتمام  استقرارها:  تضمن  السلطة، 

محيطة به تساعده، وأيديولوجيا تمنحه المسوغ والشرعية)1)).

وكان لهذا التأليف السلطاني سوقه الرائجة ومجاله التداولي. فلاحظ العروي أنّ الآداب السلطانية تؤلف جزءًا كبيراً من التأليف 

العربي الإسلامي منذ أواسط القرن الثالث الهجري تختلف في محتواها وأهدافها عن مدونات الفقه؛ فـ"هناك ظاهرة تميّز كتب الآداب 

السلطانية وهي وفرة الاستشهاد بحوادث تاريخ الفرس وأقوال حكماء اليونان. إنّ الفقهاء لا يعادلون أبدا بين الشرع والعدل الإنساني 

لأن السنة أعلى من ناموس العقل، في حين أن مؤلفي الآداب لا يكادون يميزون بين شرع النبي وعدل أنوشروان وعقل سقراط")1))، 

ووصفها بـ"الواقعية"، لأنّ الآداب السلطانية "لا تُميِّز بين شرع النبي وعدل أنوشروان وعقل أرسطو")1)). ووصفها الجابري أيضًا بأنّ 

"قوامها ثلاثة أنماط من السلوك يؤسسها جميعا مبدأ 'إنزال الناس منازلهم': الترفع على العامة والنفور منها، والانبساط مع 'الخاصة' 

وبناء المعاملة معها على المجاملة والتوادد، والانصياع التام لـ'السلطان' والسير على طاعته وتقدير الأمور على هواه")1)). وأشار عز الدين 

هدفها  وأنّ  السياسي  للمجال  'عملي'  تصور  على  تقوم  السلطانية  الآداب  "أنّ  على  أجمعوا  المعاصرين  العرب  الباحثين  أنّ  إلى  العلام 

ح فكرة أنّ الآداب السلطانية تشكّل في وحدة  الأسمى يتمثل في تقوية السلطة ودوام الملك")1)). ويذهب العلام أبعد من ذلك حين يرجِّ

منطقها وموضوعها خطابًا واحدًا، تجعل شخصية المؤلف بلا معنى أو ضرورة "فالمؤلف السلطاني يكتب وفق قواعد محددة سلفا، ولا نعثر 

لذاتيته أيّ صدى في موضوعية النوع الذي يكتب فيه... يظل مجرد حامل النوع")2)).

ثانياً، أسئلة الكاتب والكتاب

يضع بوتشيش أمامه ثلاثة أسئلة يطلُّ فيها على مفهوم العدالة في خطاب هذه الآداب، والمرجعيات التي ترجع إليها، ويتساءل 

عن موقع حقوق الإنسان في متنها علّه يجد بذوراً أو نوًى لهذه الحقوق. ويختار أربعة نصوص تأسيسية من هذه الآداب لينكبّ عليها 

في بحثه: "نصيحة الملوك" لأبي الحسن علي بن محمد الماوردي، و"التبر المسبوك في نصيحة الملوك" للإمام الغزالي، و"الإشارة في تدبير 

الإمارة" لأبي بكر المرادي الحضرمي، و"الشهب اللامعة في السياسة النافعة" لأبي القاسم بن رضوان المالقي. وطالما أنّ خطاب العدالة 

يقوم على أضلاع ثلاثة، المخاطِب )الكاتب/ الناصح(، والمخُاطَب )السلطان/ الذي به تصلح الأمة أو تتعثّ(، وموضوع الخطاب )العدل 

الذي تتمحور حوله النصائح والإرشادات(، فالمؤلف يعاين مواقع هذه الأضلاع الثلاثة وفحواها في سيرة العلاقة بين السلطان ورعيته 

وسبل تحكيم العدل بها التي يصبح مضمونها بموجب إحالات هذه الآداب ودلالاتها، مسؤولية الحاكم "الراعي" وطاعة الرعيّة.

14 ابن المقفع، رسالة الصحابة ) آثار ابن المقفع(، ص 310 - 312.

15 المرجع نفسه، ص 321 - 322 و346.

16 عبد الله العروي، مفهوم الدولة، ط2 )الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 1983(، ص 105.

17 المرجع نفسه، ص 94.

18 الجابري، ص 342.

19 عز الدين العلام، الآداب السلطانية )الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون - دار الآداب، 2006(، ص 14.

20 المرجع نفسه، ص 93.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

162

مرجعيات  إلى  العودة  ثم  السلطانية،  الآداب  في  العدالة  معنى  توضيح  أساسية:  محاور  ثلاثة  حول  أفكاره  ترتيب  المؤلف  حاول 

المؤسسة لخطاب العدالة في الآداب السلطانية، وثالثًا التقصّ عن بذور حقوق الإنسان فيها. ويختم بحثه بمحاولة قراءة مؤثرات الآداب 

السلطانية في فكرنا وتجربتنا السياسية الراهنة.

العدالة في الآداب السلطانية

يدور  الملتبسة  المفاهيم  من  العديد  أنّ  فيرى  السلطان،  كاتب  خطاب  في  المتداولة  العدالة  معنى  توضيح  في  الحيرة  المؤلف  تُلازم 

حول مصطلح العدالة. وهو أمر يُرجعه إلى تعدد المرجعيات واختلافها، والتي يعصى عن توضيحها المفهوم اللغوي للعدالة الذي يحيل 

إلى معاني الوسطية والتوازن والمساواة، فالمعنى اللغوي لا يعكس "جميع التلوينات والملابسات التي اكتنفت مفهوم العدالة بفعل تأثير 

معنى  البعض  عند  العدالة  مفهوم  اتخذ  فإذا  وفضفاضة")2)).  عامة  معانَي  أكسبته  التي  والأيديولوجية  والاجتماعية  السياسية  العوامل 

ض للنزعات الطبيعية وكبح جماحها، ورأى آخرون أنّ الإسلام أكسبه معانَي مجتمعية كبيرة تصدّرت جميع القيم الدينية والإنسانية  المروِّ

إلى درجة أنّ العدل اقترن فيه بأسماء الله الحسنى، فإنّه في الآداب السلطانية اكتسب معانَي تسهم في تعزيز هيبة السلطان، إلى حدّ 

العدالة لتبرير الخضوع  ز اهتمام كاتب السلطان على توظيف نصوص  أنّ هذه الآداب حوّلت الدين إلى أداةٍ لخدمة الطاعة له، فتركَّ

للسلطان، لأنّ الكاتب السلطاني لم يهتم أصلً بالمفاهيم أو بإنتاج نظرية معرفية في العدالة، بقدر ما كان يهتم بتوظيف نصوص العدالة 

لتبرير السلطة الحاكمة والدفاع عن استمرارية الدولة واستقرارها")2)). غير أنّ هذا لا يدفع بوتشيش لليأس فيحاول الحفر في تلافيف 

القصص والأخبار التي يمتلئ بها الأدب السلطاني علّه يجد مبتغاه. فتلك النصوص موجّهة للسلطان محاباةً ومداراة، فتتحوّل العدالة 

إلى استدرار عطف السلطان على الرعية، فالبشر عدوانيون يحتاجون إلى من يملك العزم على ردع الظالم وإنصاف المظلوم. ويحقق بذلك 

التوازن اللازم لاستمرار الاجتماع البشري. "وبذلك تكون الدائرة السلطانية هي الرحم الذي ولد منه المفهوم")2))، لذا تبدو العدالة بهذا 

السلطان  برمّتها هي مسؤولية  المسألة  أنّ  ثقلً  التفسير  يزيد هذا  والذي  المحكوم.  الطرف  تقوم على تجاهل  السلطاني عرجاء  المفهوم 

وحسب، وهو في الوقت نفسه، غير مُلزَم بها. فيستشهد بقول ابن رضوان: "ليس فوق السلطان العادل منزلة إلَّ نبي مرسل".

المرجعيات المؤسسة لمفهوم العدالة في الآداب السلطانية

يتفق بوتشيش مع الباحثين الآخرين في تأكيده أنّ الترويج للنظرية السلطانية للعدالة اقتضى تنوّع مرجعيات الآداب السلطانية. فإذا 

كان العهد الراشدي "قد شهد دورة العدالة، فإنّ 'الشرعية لمن غلب' ظلّت هي المهيمنة على المجتمع الإسلامي في مساره التاريخي")2)). 

زت على النص  ويعيدنا المؤلف في هذا السياق إلى المفهوم الاستشراقي: الاستبداد الآسيوي، ونمط الإنتاج الآسيوي، فيقول إنّ الآداب ركَّ

الأنظمة  ملوك  نموذج  المجتمع، مستلهمة  الدين في  بحراسة  مُكلَّف  السلطان  أنّ  فيه "على  ت  نصَّ الذي  الوقت  والحديث، في  القرآني 

الاستبدادية في نمط الإنتاج الآسيوي")2)).

عدالة  على  الشرعية  "لإسباغ  الدين  توظيف  عن  تتوقف  لم  السلطاني،  الأدب  قواعد  لمنظومة  الدهري  الطابع  من  الرغم  وعلى 

اتّكأت على ما هبَّ ودبَّ من نصوص مستقاة من  الديني بل  النص  الدنيوي، ولم تقتصر على توظيف  السلطان" والمقدس في خدمة 

21 بوتشيش، ص 13.

22 المرجع نفسه، ص 16.

23 المرجع نفسه، ص 18.

24 المرجع نفسه، ص 28.

25 المرجع نفسه، ص 29.



163

مراجعات كتب عرض كتاب "خطاب العدالة في كتب الآداب السلطانية"

الثقافات الأخرى: يونانية وهندية وفارسية، واقتبست من تجارب الفرس وحكمة اليونان وعقل الهنود، فيطيب لابن رضوان القول: 

"واتفق حكماء العرب والعجم"، إذ سعى الكاتب السلطاني إلى "تكييف خطاب العدالة السلطاني مع إجماع مفكري المجتمع الإنساني"، 

مستخدمًا هذه الاقتباسات المتنوعة "إلى تبرير استبداد الدولة السلطانية بعد تحول الخلافة إلى ملك عضوض")2)). إضافةً إلى لجوئه إلى 

تجارب الأمم التاريخية وتوظيف تاريخ "الآخر" في محكياته ونوادره، فيقدّم المؤلف مثالً على ذلك الماوردي في كتاب "نصيحة الملوك" 

المفهوم الاستشراقي )الاستبداد  السياق، إلى  المؤلف، في هذا  لتظلُّم رعيتهم. ويعيدنا  بنوادر آل ساسان وإصغائهم  الذي استعان فيه 

زت على النص القرآني والحديث، في  الآسيوي، ونمط الإنتاج الآسيوي( في مقارنته للدولة السلطانية، فيقول إنّ الآداب السلطانية ركَّ

ت فيه "على أنّ السلطان مُكلَّف بحراسة الدين في المجتمع، مستلهمةً نموذج ملوك الأنظمة الاستبدادية في نمط الإنتاج  الوقت الذي نصَّ

الآسيوي")2)). وأشار إلى إسهاب الأدب السلطاني في إعلاء شأن السلطان ورفعته، يظهر ذلك جليًا لديه في وصفه أبّهة مجلس السلطان، 

وفي الطقوس التي تحفل بالرموز التي تجعل مجلسه مسرحًا للهيمنة والانقياد لعظمة السلطان ومكانته. يظهر فيه السلطان كالرأس 

والرعية في موقع الجسد. فلا يتردد الماوردي في القول: "إن الله جعل الملوك خلفاء في بلاده وأمناء على عباده ومنفذي أحكامه في خلقه". 

فيذهب المؤلف إلى القول "إنّ هذه المماثلة بين الله والخليفة، التي بدأت منذ العصر الأموي واشتدت في العصر العباسي وأصبحت جزءا 

من الذهنية الإسلامية شيعتها وسنتها، هي أطروحة مناقضة لمبدأ العدالة، لأنّها تنزه السلطان من كل خطأ")2)). فيستنتج أنّه قد ترتب 

على ذلك تضييق مساحة حرية التعبير والنقد، والاتجاه نحو القبول باستبداد السلطان. والخلاصة التي يصل إليها المؤلف هي أنّ كاتب 

خ فكرة "الحاكم المستبد العادل". فلا تقوم عدالة السلطان كما سطّرتها الآداب السلطانية على التعاقد أو على  السلطان حاول أن يرسِّ

التي  بالصور الموحية بالخوف، ولإبراز طبيعة السلطان الجبّارة  الغلبة والقوة. وتحفل نصوص الآداب السلطانية  التراضي بل على مبدأ 

لاينفع معها سوى التذلل لتؤسس بذلك لثقافة الخوف، وبأنّ الطاعة هي الطريقة المثلى لعلاقة الراعي بالرعية. فيصبح من الطبيعي أن 

يُنظر إلى الطاعة بوصفها قيمة وفضيلة، ولا سيما أنّ الآداب السلطانية تُبِرز السلطان في صورة أبٍ للرعية، وأنّها أرفع منازل السعادة، 

يقول ابن رضوان "إذا عدل السلطان كان له الأجر، وعلى الرعية الشكر، وإذا جار كان عليه الأصر وعلى الرعية الصبر".

حقوق الإنسان في الآداب السلطانية

في  والعامة  الهرم  رأس  السلطان  يحتل  للمجتمع  هرمي  تمثُّلٍ  من  تنطلق  السلطانية  الآداب  مفهوم  في  العدالة  أنّ  المؤلف  يرى 

الأسفل ويتدرج ما بينهما بقية الفئات الاجتماعية، بدءًا من الحاشية والأعوان في الأعلى، وكلّ فئة لها نصيب متدرّج من العدالة. ما 

الناس". لذا يتوصّل المؤلف إلى  العدالة")2))، فينصح الماوردي السلطان بـ"مراعاة مراتب  يعني "أنّنا نواجه تعددًا في مستويات تطبيق 

نتيجةٍ مفادها "أن صورة العدالة التي رسمتها ريشة مؤلفي الآداب السلطانية هي صورة مائعة تنطق بالفئوية والطبقية وعدم المساواة 

بين فئات المجتمع، ويؤسسها مبدأ )إنزل الناس منازلهم(..")3)). غير أنّ المؤلف يستدرك ليبين لنا أنّه على الرغم من تواطؤ كاتب السلطان 

مع مولاه، فهناك ضوابط أو حقوق كما يقول المؤلف، "نصح" هذا الكاتب سلطانه ليراعيها من أجل ثبات الملُك وتحسين تدبير دولته 

ولرضى الجماعة، ويذكر من هذه الحقوق )الضوابط(: الحق في الطعام واللباس، الحماية من الضرب والإهانة والقتل دون حق، وحماية 

26 المرجع نفسه، ص 33.

27 المرجع نفسه، ص 29.

28 المرجع نفسه، ص 48.

29 المرجع نفسه، ص 60.

30 المرجع نفسه، ص 62.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

164

المال، وحراسة الدين، وسد الحاجة، والإنصاف في التقاضي، ودخول المتظلم أبواب السلطان)3)). لهذا يبدو للمؤلف أنّ المراجعة الشاملة 

لسلبيات التراث العربي - الإسلامي، ومنه فكرة العدالة، أصبحت مطلبًا ملحًا للدخول في دولة الحرية المواطنة.

خاتمة

عاد  التي  المراجع  في  جليًا  يبدو  وهذا  والنقد.  بالتحليل  السلطانية  الآداب  تناولت  التي  السابقة  الدراسات  من  بوتشيش  استفاد 

أحمد  وبنسعيد، ومحمد  العلام  الدين  اللطيف وعز  بالجابري وكمال عبد  العروي مروراً  إلى كتابات  السيد  إليها؛ من دراسات رضوان 

سالم. وإلى جانب ذلك كان واضحًا في ترتيب أفكاره وأسئلته، فجعل بحثه يدور حول أسئلة ثلاثة رئيسة، جعلها جسًرا يعبر فيه أبواب 

الآداب السلطانية وأروقتها، وقد أثمر في تعريف قارئه بمنطق هذه الآداب وموضوعاتها. ولم يُخف في خاتمة بحثه محاولته توظيف 

استنتاجاته للوصل ما بين منطق هذا الآداب وما اتسمت به الحالة السياسية العربية من استبداد، ذاهبًا في ذلك مذهب عبد اللطيف)3)) 

وسالم، ويُقارب ذلك بحذر، فيقول "وعلى الرغم من وعينا بخطورة الإسقاط التاريخي والتغيرات التي طرأت على زمنية الفكر العربي 

وسيطه وحاضره، فإن الواقع العربي يشهد على استمرار الآداب السلطانية في تخصيب الفكر العربي المعاصر". ويختم بالقول "أما صورة 

السلطان بوصفه )خليفة الله في الأرض( فلا تزال حاضرة وإن بصيغ مضمرة")3)). غير أنّ هذا الإسقاط يغمط مسؤولية رجال الحاضر 

العربية منذ ما  السياسية والثقافة  التجربة  السلطانية من جهة، ولتنوّع  للمؤلف من رضوخٍ لمعاني الاستبداد في الآداب  بدا  ونسائه عمّا 

يُعرف بعصر النهضة إلى ثورات الربيع التي أعلت من شعاري الحرية ومواجهة "الذلّ". كما يُخفي دور المنظومات الفكرية المعاصرة وفي 

مقدمتها )الماركسية، والسوفياتية، والصينية( في ترسيخ نظم فكرية وتجارب سياسية في بلادنا، إضافةً إلى الأفكار الفاشيّة الوافدة في 

الثلاثينيات، فضلً عن تأثير الفكر القومي العربي في وعي شبّاننا وعقولهم، في طوره الراديكالي الأيديولوجي، والذي ترافق مع الأنظمة 

"القومية التقدمية"، خلال ثلاثة عقود، على حساب فكرة العروبة الليبرالية الدستورية. وعلينا أيضًا ألّ ننسى تلك الفترات التي كانت 

فيها الليبرالية والمؤسسات الدستورية تبدو واعدة في حياتنا الفكرية وفي تجربتنا السياسية. حينها كان صوت أمثال طه حسين الليبرالي، 

وتوفيق الحكيم لا يعلو عليه صوت في سوق التداول الثقافي العربي.

31 المرجع نفسه، ص 66 - 67.

32 "ففي أغلب الدول العربية الإسلامية لا تزال علاقة الحاكمين بالمحكومين، تتم بتوسط لغة الآداب السلطانية، ولا تزال السلطة تنظر إلى نفسها من نفس زاوية نظر 

الحاكم السلطاني" عبد اللطيف، ص 316.

33 المرجع نفسه، ص 68 - 69.



165

مراجعات كتب عرض كتاب "خطاب العدالة في كتب الآداب السلطانية"

قائمة المصادر والمراجع

• ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد. مقدمة ابن خلدون، عبد الله محمد الدرويش)محقق(، دمشق: دار يعرب، 2004.	

• ابن المقفع، عبد الله. آثار ابن المقفع، بيروت: دار الكتب العلمية، 1989.	

• بوتشيش، إبراهيم القادري. خطاب العدالة في الكتب السلطانية، الدوحة/ بيروت: المركز العربي للأبحاث ودراسة السياسات، 2013.	

• الجابري، محمد عابد. العقل السياسي العربي محدداته وتجلياته، ط4، بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية، 2000.	

• الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر. الرسائل، بيروت: دار الحداثة، 1988.	

• زيادة، خالد. الكاتب والسلطان من الفقيه إلى المثقف، القاهرة: الدار المصرية اللبنانية، 2013.	

• سالم، أحمد محمد. دولة السلطان، جذور التسلط والاستبداد في التجربة الإسلامية، القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة، 2012.	

• السيد، رضوان. الجماعة والمجتمع والدولة: سلطة الأيديولوجيا في المجال السياسي العربي الإسلامي، بيروت: دار الكتاب العربي، 1997.	

• العروي، عبد الله. مفهوم الدولة، ط2، الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 1983.	

• عبد اللطيف، كمال. في الاستبداد: بحث في التراث الإسلامي، بيروت: منتدى المعارف، 2011.	

• العلام، عز الدين. الآداب السلطانية، الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون - دار الآداب، 2006.	


