
* أستاذ مساعد في قسم العلوم الإنسانية، جامعة قطر - قطر.
Assistant Professor of History, Qatar University, Qatar.

هــذه الدراســة قراءة في تاريخ ما يفُــرض أنه نص وثيقة أطلقت عليه المصنفات الإســامية التاريخية الباكرة والوســيطة 
"الصحيفة" وأحياناً "الكتاب"، وأشار إليه مفكرون مُحدَثون ومعاصرون، مسلمون وغير مسلمين، بـ "دستور المدينة".

يفُــرض أنّ كتابــة ذلك النــص بدأت بعد هجرة الرســول محمد من مكــة إلى المدينة المنورة عام 622م. وقد أشــارت بعض 
المصنفات الإســامية الباكرة والوســيطة إلى ذلك النص أو أجزاء منه، أحياناً بتفصيل، وأحياناً أخرى بإيجاز لا يتجاوز إشــارةً 
. بيد أنهّ اكتســب أهميةً كبيرةً في الأدبيات الإسلامية الحديثة؛ إذ قرَأتْ في ذلك النص أمورًا لم تكن  عابرةً بغير مضمونٍ دالٍّ
على الأرجح - بحسب هذه الدراسة - لتطرأ على ذهن مؤلفي المصنفات الباكرة والوسيطة، فضلً عن كاتبي النص الأصليين.

وليست هذه الورقة بحثاً في أصالة النص التاريخية أو تأريخًا لكتابته الأولى أو بحثاً في مصادره. كما أنها ليست دراسةً في 
متن النص بوصفه مصدرًا لمعلومات تاريخية أو مبادئ قيميةً. فهذه الدراســة تســعى أساسًا لتتبع تاريخ تناول المسلمين 
لذلــك النــص على مدار أربعة عشر قرناً، محاولةً تفســر التطــور في قراءته من خلال النظر في الســياقات التاريخية التي 
ا فحســب، بل في عملية "صناعته" أيضًا  لم تؤثرّ بأفكارها واهتماماتها وتوجهاتها المختلفة في عملية قراءته بوصفه نصًّ
ا تاريخيًا مؤسّسًــا في الأدبيات الحديثة والمعــاصرة. وهي، بعبارة أخرى، تعُنى بتاريــخ ذلك النص من جهة أنه  بوصفــه نصًّ

موضوع للقراءة تطوّر مع تغير الأوضاع التي عاش فيها من اهتموا به.

كلمات مفتاحية: مواطنة، مساواة، دستور، يهود المدينة، ابن إسحاق، القبائل العربية، الأوس، الخزرج.

This study concerns the history of a document (Sahifat al-Madinah) that was often cited in Islamic works during 
the early and middle periods. Modern and contemporary writers, Muslims and non-Muslims alike, refer to it as the 
Constitution of Medina. The drafting of this text is believed to have begun after the Hijra of Prophet Muhammad 
from Mecca to Medina in 622 A.D. Muslim writers in the Early Islamic and Middle Islamic periods vary in the 
extent to which they include details on the text itself; but  it has undoubtedly taken on great importance in the 
modern era. The analysis presented in this paper focuses on the evolving history of how Muslims received the text 
over 14 centuries, and attempts to explain that evolution with reference to changing historical contexts, intellectual 
trends, forces and developing interests. That is, the paper investigates not just the way the text was read, but also the 
way it was "manufactured" into a founding historical document for modern and contemporary literature.

Keywords: citizenship, equality, constitution, Jews of Medina, Ibn Ishaq, Arab tribes, Banu Aws, Banu Khazraj.

دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

The Constitution of Medina: The History of the Reception of a Text

 *Amr Osman   |   عمرو عثمان

67



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

68

مقدمة

في أغلب الكتابات الحديثة عن التاريخ الإسلامي، ولا سيما المعاصرة منها التي يقوم بها باحثون مسلمون وأحيانًا غير مسلمين، 

الوثائق السياسية في تاريخ الإسلام، بوصفه "دستور" أوّل "دولة"  ا لواحدةٍ من أهمّ  الباحثون نصًّ نجد عرضًا وتحليلً لما يعدّه هؤلاء 

الإسلامية  المصادر  وأطلقت  الوقت(.  ذلك  منذ  المنورة"  بـ "المدينة  تُعرف  )باتت  يثرب  إلى  ما إن هاجر  محمد  الرسول  أنشأها  إسلامية 

)الباكرة والوسيطة( على الوثيقة التي يُفترض أنها اشتملت على ذلك النص، أو على بعضه، "الصحيفة" وأحيانًا "الكتاب". وبحسب هذه 

المصادر التي لم تذكر بالضرورة النصوص نفسها أو الأسانيد نفسها، جاءت كتابة الوثيقة بعد هجرة الرسول محمد من مكة إلى المدينة 

عام 622م.

وفي هذا السياق البحثيّ الذي تسعى له هذه الدراسة بوصفه موضوعًا للقراءة في العصور الإسلامية المختلفة، وموضوعًا لصناعة 

م في الوقت الراهن على أنه من النصوص المؤسسة للحضارة الإسلامية، إن لم يكن، كما سنرى ذلك، مؤسّسًا للحضارة  نص تاريخي يُقدَّ

الإنسانية بصفة عامة، تُطرح عدّة أسئلة رئيسة، لعلّ أبرزها: كيف قرأ مؤلِّفو المصنفات الإسلامية الأوائل والمتأخرون والمعاصرون ذلك 

النص؟ وماذا رأوا فيه؟ ولماذا؟

تسعى الدراسة للإجابة عن هذه الأسئلة من خلال تتبع تاريخ تناول المسلمين لذلك النص على مدار أربعة عشر قرنًا، محاولةً تفسير 

تغير ذلك التناول من خلال النظر في تأثير السياقات التاريخية باهتماماتها وتوجهاتها المختلفة، وليس ذلك في عملية قراءة النصوص 

ا مؤسّسًا"))). التاريخية فقط، بل في عملية "صناعة" النص التاريخي نفسه أيضًا، ليصبح في النهاية "نصًّ

تبدأ الدراسة بعرض نص "صحيفة المدينة" في بعض الأدبيات الإسلامية الحديثة، ومن ثمّ تنتقل إلى عرض تناولها في المصنفات 

بعد  وتنتقل،  والوسيطة،  الباكرة  المصنفات  هذه  في  النص  حضور  مع  الحديثة  الأدبيات  تلك  تعامل  ثمّ  والوسيطة،  الباكرة  الإسلامية 

ذلك، إلى تحليل تاريخ الوثيقة من زاوية سؤال البحث الرئيس؛ أي أثر السياقات المختلفة في قراءة الوثيقة، ولا سيما في تلك الأدبيات 

الحديثة. ولتجنب تجاوز الدراسة الحيّز المسموح به، فإنها لا تتناول إلّ تلك الأدبيات المكتوبة باللغة العربية، وإن كان أغلب مؤلفي 

تلك الأدبيات، وليس جلّهم، عربًا.

"دستور المدينة" في الكتابات الإسلامية الحديثة)))

كان لصحيفة المدينة حضور لافت للانتباه في أغلب الأدبيات الإسلامية الحديثة التي تتناول العديد من الموضوعات؛ مثل التنظيم 

عن  فضلً  المسلمين،  وغير  المسلمين  بين  والعلاقة  "إسلامية"،  نظر  وجهة  من  عليها  يقوم  أن  يجب  التي  والمبادئ  للدولة  السياسي 

الكتابات التي تتناول السيرة النبوية خصوصًا، أو التاريخ الإسلامي بوجه عامّ. وتقوم هذه الكتابات على افتراض وجود وثيقة تاريخية، 

سميت "الصحيفة" في المصادر الإسلامية الباكرة والوسيطة )ولذلك نشير إليها في هذا السياق بـ "صحيفة المدينة"(، وهي تشتمل على 

نص محدد أملاه الرسول محمد بنفسه بعد هجرته إلى المدينة المنورة أو في العام الأول من الهجرة))).

1 استُخدم مصطلح "نص مؤسس" للإشارة إلى أيّ نص تتجاوز دلالته سياقه الآني في نظر من يعتقد ذلك، ليصبح مصدراً أساسيًا وثابتًا )وإن تجددت تفسيراته( من القيم 

أو القواعد النظرية والعملية.

)الرابع عشر  الميلادي  العشرين  القرن  الهجري(، وخصوصًا خلال  )الثالث عشر  الميلادي  التاسع عشر  القرن  بداية من  التي ظهرت  تلك  بالكتابات "الحديثة"  2 نعني 

وبدايات القرن الخامس عشر الهجريين( وهي الفترة التي بدأ المسلمون فيها، بصفة عامة، التعامل مع أفكار وقضايا بعينها، كما تتمّ مناقشة ذلك لاحقًا في هذه الدارسة.

3 أحمد قائد الشعيبي، وثيقة المدينة: المضمون والدلالة، سلسلة كتاب الأمة، العدد 110 )2005 - 2006(، ص 17.



69

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

لقد وصل الاهتمام بالصحيفة إلى كتابة رسائل علمية عنها)))، وعقد مؤتمرات مخصصة لمناقشة جوانبها المختلفة. ويعدّ المؤتمر 

التاسع لرابطة الجامعات الإسلامية الذي عُقد في جامعة الأمير عبد القادر الجزائرية عام 2014 بعنوان "صحيفة المدينة وفن بناء الدولة" 

مثالً لذلك الاهتمام المؤسسي بالصحيفة، بوصفها وثيقةً سياسيةً مؤسسةً لدولة)))، وهو ما أفضى في النهاية إلى اتفاق أغلب المفكرين 

المسلمين المحدثين، ولا سيما المعاصرين منهم، على الإشارة إلى الوثيقة بـ "دستور المدينة".

أيضًا نظراءهم من الشيعة))). فإضافةً إلى  السُنية، وإنما امتد ليشمل  السُنة والمؤسسات  ولم يقتصر هذا الاهتمام على المفكرين 

بها،  متعلّقًا  المثال، مؤتمراً  الكوفة(، على سبيل  الكوفة )جامعة  نظّم مركز دراسات  الصحيفة،  تناولت  التي  الفردية  الشيعية  الأدبيات 

وقام بنشر بعض بحوثه في كتاب بالاشتراك مع مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي ببيروت))). وعلى الرغم من الاختلافات الكلامية 

والفقهية والسياسية والتاريخية بين السُنة والشيعة، فإنّ اهتمامات مفكري كلا الطرفين، في ما يتعلق بأهمية الوثيقة، كانت متشابهةً 

ا، ولكنه يظلّ متوقعًا ومفهومًا في الوقت نفسه. وسيجري التعليق على قراءة المفكرين  إلى حدّ كبير. ويعدّ هذا التشابه جديراً بالملاحظة حقًّ

المسلمين الحديثة للوثيقة لاحقًا، سواء كانوا من السُنة أو من الشيعة.

"بمجرد  كتابتها:  وأوضاع  المدينة"  "صحيفة  فيها  كتبت  التي  التاريخية  الفترة  عن  حديثه  سياق  في  معاصر  مسلم  مفكر  يقول 

وصول النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة المنورة عقد مجلسًا كبيراً ضمّ الأنصار ورؤساء المهاجرين في بيت أنس بن مالك رضي الله عنه، حيث تمّ فيه 

مداولة الأحكام والأسس القانونية لعملية المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار )...( وقد تمّ تعيين المواد 1 - 23 ]من "صحيفة المدينة"[ 

وتدوينها في الاجتماع، أي تسجيل العلاقات الاجتماعية والقانونية للمجتمع المسلم الناشئ. بعد ذلك قام الرسول صلى الله عليه وسلم بــمشاورات 

التفاهم على  تمّ  الحارث، حيث  بنت  بيت  ذلك في  وكان  والمشركين،  اليهود  غير الإسلامية من  الجماعات  وممثلي  زعماء  مع  عديدة 

المبادئ الأساسية لــدولة المدينة المنورة الجديدة، وكان ذلك بمثابة الدستور الجديد للدولة، وهذا الدستور هو وثيقة المدينة المنورة.

انشغالاتهم  القبائل  الحوار الحر والهادئ، فقد طرح ممثلو كلّ  أنّ هذين الاجتماعين المهمين قد سارَا في جوّ من  بالذكر  والجدير 

دُونت  الذي  المشترك  الإطار  بمثابة  كانت  سواء،  كلمة  إلى  الوصول  النبي  استطاع  الطويل،  والنقاش  والرد  الأخذ  وبعد  ومطالبهم، 

بموجبه مواد الوثيقة في ما بعد"))).

وعلى الرغم من وجود بعض اختلاف في الأدبيات الإسلامية الحديثة حول الفترة الزمنية التي كتبت فيها الصحيفة، وكذلك حول 

احتمال أنّ الصحيفة بنصها المعتمد الآن كانت أكثر من صحيفة تمّ ضمّ نصوصها لاحقًا على أنها نص صحيفة واحدة، فإنّ الاتجاه 

ا كُتب دفعةً واحدةً أو في غضون الأشهر الأولى بعد هجرة الرسول إلى المدينة.  الغالب في تلك الأدبيات يميل إلى النظر إليها بوصفها نصًّ

وعلى الرغم من عدم تصريح كثير من أصحاب تلك الأدبيات باعتقادهم في ما يخص الطريقة التي كُتبت بها الصحيفة، يمكن الزعم 

الحقوق  مجموعة  عليها  تقوم  معيّنة  مبادئ  لتأسيس  دستوراً سعى  بوصفها  للصحيفة  العامة  نظرتهم  يعكس  آنفًا  المذكور  الوصف  أنّ 

والواجبات التي تحكم الجماعات المكونة للدولة الوليدة، والتي كان المسلمون فيها أقليةً عدديةً.

4 على سبيل المثال، انظر: جاسم محمد راشد العيساوي، الوثيقة النبوية والأحكام الشرعية المستفادة منها )الشارقة: مكتبة الصحابة، 2006(.

5 محمد رابع سليمان، "صحيفة المدينة النبوية وفن بناء الدولة 'عنوان ندوة بالجزائر' على هامش المؤتمر العام التاسع لرابطة الجامعات الإسلامية"، 9/6/2014، انظر:
http://www.al-madina.com/node/537246

6 يظهر البحث الأولي تشابهًا كبيراً بين تناول المفكرين المسلمين المحدثين والمعاصرين للوثيقة على تنوعهم اللغوي والقومي، وإن كان إثبات ذلك يخرج عن إطار هذه الدارسة.

7 عبد الأمير كاظم زاهد، )تقديمًا وإعدادًا( وثيقة المدينة: دراسات في التأصيل الدستوري في الإسلام، سلسلة الدراسات الحضارية )بيروت: مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، 2014(.

8 علي عدلاوي، "أسس التعايش السلمي في ضوء وثيقة المدينة المنورة"، مجلة أنسنة للبحوث والدراسات، العدد 1 )2010(، ص 85 )نشير إلى أنّه قد تمّ التشديد على 

بعض الكلمات في هذا الاقتباس وغيره(. وانظر: ملحق هذه الدراسة؛ إذ إنّ نص الصحيفة المفترض المشار إليه، وهو النص نفسه الذي يورده محمد بن إسحاق )ت. 151ه(، 

كاتب السيرة النبوية المعروف، والنص نفسه الذي يورده حميد الله )ت. 2002( بعد تقسيمه إلى ثمانٍ وأربعين مادةً، كما يظهر في الملحق، انظر: محمد حميد الله، مجموعة 

الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة )بيروت: دار النفائس، 1985(.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

70

ومن خلال هذا المنظور، كانت الصحيفة، التي كُتبت بمبادرة من الرسول نفسه، "ناتج حوار واتفاق")))؛ إذ سبقتها اجتماعات 

ومشاورات مع الجماعات التي كانت في المدينة في ذلك الوقت، من المسلمين أو اليهود أو المشركين أيضًا. فحتى إن لم نستطع توثيق 

من  العددية  الأغلبية  على  المختلفة  ببنودها  الصحيفة  تلك  فرض  يتمّ  أن  المسلمين،  المفكرين  نظر  وجهة  من  يستقيم،  لا  فإنه  ذلك، 

الأقلية، خصوصًا أنّ بعض أفراد تلك الأقلية )أي المهاجرين( كانوا غرباء عن المدينة أصلً.

بيد أنّ ضعف الاهتمام بالأوضاع التي نشأت فيها الصحيفة يقابله اهتمام كبير بها، من جهة أنها أساس للتنظيم السياسي لدولة 

المدينة التي أنشأها الرسول في رأي هؤلاء المفكرين؛ إذ تركز أدبياتهم في الأهمية "التشريعية" للصحيفة بوصفها دستوراً شاملً ومحكم 

الصَوْغ لتلك الدولة الجديدة، فضلً عن كونها مصدراً لبعض المبادئ القانونية الأخرى، بل المبادئ العليا التي تُشكّل "روح" التشريعات 

الإسلامية ذات الصلة بموضوعها. يقول عبد الله الديرشوي: "لعل أقرب ما يطلق على هذه الصحيفة في اصطلاحنا الحديث هو تسميتها 

كما  والخارج")1)).  الداخل  في  الدولة  سياسة  ورسمت  الإسلامية،  الدولة  داخل  الأطراف  جميع  التزامات  أوضحت  حيث  'الدستور'، 

يذهب إلى القول إنّ تلك الوثيقة، ذات "صياغة بالغة في الدقة"، لهي "أنصع دليل على أنّ المجتمع الإسلامي قام منذ أوّل نشأته على 

أُسس دستورية تامة")1))؛ إذ أسّست الصحيفة مبدأ "المواطنة في الدولة الإسلامية"، وحددت "شخصية قائد الدولة"، وتناولت "أحكام 

السلم والحرب")1)).

ويتفق محمد سليم العوا - الكاتب الإسلامي والقانوني المعروف - مع الرأي القائل إنّ الصحيفة صيغت "صياغةً بالغة الدقة")1))، 

الدولة الجديدة في المدينة، وحددت  الدم والنسب( في  القائمة على رابطة  القبلية  المواطنة )في مقابل  أنها أسّست مبدأ  كما يوافق على 

أنها كانت "أول وثيقة سياسية  التشريعية،  الصحيفة  تناوله لأهمية  العوا كذلك، في  )الرسول محمد()1)). ويضيف  الدولة  رئيس تلك 

متعدّدة الأطراف تقرر مبدأ جواز الانضمام إليها بعد توقيعها")1)). كما أنها اشتملت على مبدأ قانوني مهمّ؛ هو شخصية المسؤولية الجنائية 

والعقوبة المترتبة عليها)1)). ويذهب مفكر آخر إلى أنها مثّلت تطوراً كبيراً في مفاهيم الاجتماع والسياسة، بل إنها "تصلح لإقامة علاقات 

دولية، حتى في عصرنا هذا، لِما فيها من خصائص إنسانية عامة، وأسس عادلة")1)).

وأخيراً، تلخص نتائج مؤتمر مركز دراسات الكوفة النظرة الإسلامية الحديثة لـ "صحيفة المدينة"؛ إذ انتهت إلى قيام "التجربة 

التأسيسية للدولة في الإسلام على أساس أنّ التعاقد الاجتماعي هو أساس بناء المجتمع المدني Civil Society، وأنّ هذا العقد الاجتماعي 

تمثَّل بالدستور الذي يحدّد الحقوق والواجبات للأفراد والسلطات")1)).

119 - 120. ويذكر زاهد، من دون ذكرٍ لمرجع ما،  وثيقة المدينة، ص  الدولة المدنية في وثيقة المدينة"، في: زاهد،  9 عبد الأمير كاظم زاهد، "المفاهيم الحضارية وأسس 

أنّ عدد سكان المدينة بعد هجرة الرسول إليها كان عشرة آلاف شخص، منهم ألف وخمسمئة مسلم، وأربعة آلاف يهودي، وأربعة آلاف وخمسمائة وثنيّ )المرجع نفسه، 

ص 118(. وفي كل الأحوال، لا شكّ في أنّ المسلمين كانوا أقليةً في المدينة في إثر هجرة الرسول إليها وقبل إجلاء اليهود عنها ودخول قبائلها الوثنية في الإسلام.

10 عبد الله الديرشوي، "الصحيفة النبوية أو دستور المدينة المنورة: دراسة وتحليل"، في: زاهد، وثيقة المدينة، ص 102.

11 الديرشوي، ص 102.

12 المرجع نفسه، ص 103 - 107.

13 محمد سليم العوا، "دستور المدينة والشورى النبوية"، أعمال ندوة النظم الإسلامية، مكتب التربية العربي لدول الخليج، الرياض )1987(، ص 141.

14 العوا، ص 136 - 137.

15 المرجع نفسه، ص 138.

16 على سبيل المثال، انظر: ظافر القاسمي، نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي، ج 1 )بيروت: دار النفائس، د.ت(، ص 40. والمادة التي يؤسس لهذا المبدأ في 

الصحيفة هي "أنه لا يأثم امرؤ بحليفه" )انظر المادة 37/ ب في نص الصحيفة في ملحق هذه الدراسة(.

17 الديرشوي، ص 102.

18 زاهد، وثيقة المدينة، ص 11.



71

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

وعلى الرغم من تعدّد إنجازات الصحيفة التشريعية، فإنّ البعد الذي نال الاهتمام الأكبر فيها هو أنها وثيقة مؤسسة لدولة جديدة؛ 

أي دستور، كما رأينا. وقد يكون أوضح ما قيل في ذلك هو أنّ الصحيفة قد "أسست )...( دولةً مدنيةً في واقع لم يكن يعرف الدولة، 

بعناصرها الأربعة: المواطنين، والإقليم، والحكومة، والقانون")1))، وقد كانت تلك "دولةً مدنيةً" )في مقابل الدولة الدينية(، قائمةً على 

"دستور مدني ضامن للحقوق والحريات ومحدد لسلطات الدولة")2)).

ا، على نحوٍ ربما أظهر عناصر الدولة الأخرى كأنها جاءت لتحقيق هذا المبدأ تحديدًا، أو كأنه  وقد نال مبدأ "المواطنة" اهتمامًا خاصًّ

كان دافعًا إلى كتابة الصحيفة، وليس هدفًا من أهدافها فحسب؛ إذ يقول عبد الكريم الحمداوي في نصوص الصحيفة: "بهذه النصوص 

الواضحة الصريحة )...( تبلورت أوّل مرة في التاريخ فكرة المواطنة بمعناها الحضاري")2)). ويتفق الصلابي - العالم السنّي المعروف - مع 

هذا المعنى، مؤكدًا أنّ "اختلاف الدين"، بحسب الصحيفة، ليس "سببًا للحرمان من مبدأ المواطنة")2)).

د المفكر الإسلامي فهمي هويدي أنّ "أهل الكتاب ]بنص صحيفة المدينة[، كانت لهم حقوق المواطنة  وفي السياق نفسه، يؤكِّ

على  موقعه،  في  كلّ  ويتعاونون،   )...( المدينة  حماية  في  ويتناصرون  المسلمين،  ويناصحون  حرية،  بكل  عبادتهم  يمارسون  الكاملة 

حمل أعباء ذلك")2)). ويقول عزوز الشوالي في سياق شرحه لتأسيس مبدأ المواطنة دافعًا إلى كتابة الصحيفة إنّ الحاجة إلى الصحيفة 

جاءت بسبب إخفاق "رابطة الدم" في حلّ مشكلات المدينة قبل هجرة الرسول إليها، وهو ما دفعه إلى التفكير في "عقد وفاق جماعي 

المدينة")2)).  "صحيفة  سُميت  دستور  أو  معاهدة  عن  عبارة  هي  نظامية  وثيقة  في  نه  ودوَّ المدني،  المجتمع  في  المتدافعة  الأطراف  بين 

"إقليمًا  إياها  جاعلةً  حرمًا(،  عدّتها  )أي  المدينة  "حرَّمت"  حين  وطنًا  الصحيفة  أسست  فقد  وطن،  إلى  تحتاج  المواطنة  أنّ  وبما 

الجديدة)2)). للدولة" 

بيد أنّ تحقيق المواطنة، كما يدرك المفكرون المسلمون في العصر الحديث، يتطلب أكثر من الاتفاق السياسي؛ ولذلك ارتبطت 

الصحيفة أيضًا في أدبياتهم بمجموعة كبيرة من القيم السياسية والأخلاقية والاجتماعية. فبما أنّ المواطنة تتطلب المساواة بين المواطنين 

وتفترضها، فلا عجب أن "جاءت صحيفة الرسول )...( مؤكدة لمعنى المساواة")2))؛ إذ كانت "بمنزلة دستور أرسى قواعد التعامل الإسلامي 

مع التعدّدية على اختلاف صورها، وصولً لصورتها المتجلية بالصيغ والممارسات السياسية")2)).

19 المرجع نفسه، "المفاهيم الحضارية."، ص 121.

20 المرجع نفسه، ص 105.

)د.م: د.ن، د.ت(، مدونات  21 عبد الكريم محمد مطيع الحمداوي، في" النظام السياسي الإسلامي: ثلاثية فقه الأحكام السلطانية، رؤية نقدية للتأصيل والتطوير" 

إيلاف، 15/5/2010، انظر:
http://bit.ly/1Rc45gM

الوحدة الإسلامية، العدد 130 )2012(، ص 7؛ وانظر أيضًا: محمد كمال إمام، "حق المواطنة: قراءة  وانظر: علي ناصر، "المعاهدات في الإسلام: دستور المدينة نموذجًا"، 

معاصرة في دستور المدينة"، مجلة المسلم المعاصر، العدد 84 )1997(، ص 6.

22 الصلابي، ص 329. انظر أيضًا القاسمي، ج 1، ص 37.

23 نقلً عن عبد العزيز كامل في: فهمي هويدي، مواطنون لا ذميون )القاهرة: دار الشروق، 1990(، ص 124.

24 عزوز الشوالي، "تأسيس النبي صلى الله عليه وسلّم لميثاق الاحترام والالتزام في المدينة المنورة" في: نحو ميثاق للتعايش والاحترام المتبادل في الثقافات المعاصرة )سبل 

التأسيس ومسالك التكريس 20 - 21 - 22 نوفمبر2006(، )القيروان: مركز الدراسات الإسلامية بالقيروان ، 2006(، ص 176.

25 على سبيل المثال، انظر: "وثيقة دستور دولة النبي في المدينة"، مجلة حوار، المجلد 1، العدد 4 )1987(، ص 181.

26 محمد الصادق عفيفي، المجتمع الإسلامي وأصول الحكم )القاهرة: دار الاعتصام، 1980(، ص 61؛ وانظر أيضًا القاسمي، ج 1، ص 38.

27 سامر مؤيّد عبد اللطيف وعدنان هاشم جواد، "التعددية السياسية في وثيقة المدينة المنورة"، مجلة رسالة الحقوق، العدد 2 )2012(، ص 136؛ وانظر أيضًا علي محمد 

علوان، "الوحدة الوطنية من المنظور الإسلامي"، دراسات مجتمعية، العدد 8 )2011(، ص 61 - 63.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

72

وكدليل على سعي ذلك الدستور لتأسيس مبادئ "التنوع والتعدّد )...( ورابطة المواطنة")2))، لاحظ مفكر مسلم أنّ الصحيفة "لم 

د حماية الصحيفة "الحرية الدينية" لمواطني الدولة)3))، كما  تجعل اليهود ذميين ولم تأمرهم بإعطاء الجزية لأيّ سُلطة")2)). وهذا يؤكِّ

تضمن تمامًا "حرية الرأي، وحرية الهجرة والإقامة، ]إضافةً إلى[ حرمة النفس، وحرمة المال، وحرمة الجوار، وحرمة الوطن")3))، علاوةً 

على "حرية اللغة والثقافة"، و"حرية التجارة"، و"المشاركة والمدامجة في الطعام والزواج"، و"الدفاع المشترك")3)).

بوصفها  عنها  آخر  يتحدث  المدينة)3))،  مجتمع  في  السلمي"  "التعايش  لمبدأ  الوثيقة  تأسيس  عن  مسلم  مفكر  يتحدث  حين  وفي 

د محمد مهدي شمس الدين، المفكر الشيعي والإسلامي المعروف، أنّ  نموذجًا يُحتذى في تطبيق "العدالة الانتقالية")3)). وأخيراً، يؤكِّ

في إشارة الصحيفة إلى المسلمين على أنهم أمة، ثمّ الإشارة بعد ذلك إلى اليهود بوصفهم جزءًا من مجتمع المدينة الناشئ، دلالةً على أنّ 

"الأمة بالمعنى العقيدي قادرة على التشكّل في مجتمع سياسي متنوع يتكون منها ومن )أمّة أخرى( قائمة على أساس عقيدي أو عرقي 

أو غيرهما")3))، وأنه "في الفكر الإسلامي لا يوجد تلازم بين مفاهيم: وحدة الأمة )بالمعنى العقيدي(، ووحدة المجتمع السياسي ووحدة 

الدولة")3)). وفي كلّ ذلك، "يتمتع الجميع )...( بحقّ المواطنة الكاملة")3)).

وفي هذا السياق، يفرق شمس الدين بوضوح بين معنيين للفظ "الأمة" في الصحيفة، فهناك الأمة التي يكون أساسها الانتماء 

الديني، والأمة التي تقوم على التوحد في الانتماء إلى مشروع سياسي واحد)3)). وفي جميع الأحوال، استطاعت صحيفة المدينة، بوصفها 

دستوراً في تلك الأدبيات، تأصيل مبدأ المواطنة على أساس مجموعة من القيم التي تعطي له معنًى.

وأخيراً، كانت صحيفة المدينة بوصفها دستوراً سياسيًا ومرجعًا لقيم ومبادئ عليا ناجحة، سياسيًا واجتماعيًا وأمنيًا، بل أخلاقيًا. فقد 

"نقلت المتساكنين من نظام الأسرة والقبيلة والعشيرة والطائفة إلى نظام الأمة الواحدة، كما عملت على تنظيم الدفاع المحُكم ضدّ أيّ 

عدوان خارجي، وتوفّر الأمن الداخلي لجميع المتعاقدين وكفالة الحقوق والحريات، والأخذ بمبدأ التكافل الاجتماعي، وتحقيق مبدأ 

التسامح الديني المفضي إلى التعايش السلمي والتعاون بين الأفراد والقضاء على الطبقية والعنصرية والطائفية، وعملت على سيادة العدل 

والمساواة في الحقوق والواجبات العامة أمام القانون وغيرها من المبادئ والقيم الإنسانية النبيلة التي لم يعرفها العالم إلا منذ قرنين تقريبًا 

)...( كما كان لدستور المدينة دور بارز في إخراج المجتمع من دوامة الصراع القبَلي إلى رحاب الأخوة والمحبة والتسامح؛ إذ ركّز على كثير من 

المبادئ الإنسانية السامية كنصرة المظلوم، وحماية الجار، ورعاية الحقوق الخاصة والعامة، وتحريم الجريمة، والتعاون في دفع الديات، 

وافتداء الأسرى، ومساعدة المدين، إلى غير ذلك من المبادئ التي تُشعر أبناء الوطن الواحد بمختلف أجنساهم وأعراقهم ومعتقداتهم 

أنهم أسرة واحدة مكلفة بالدفاع عن الوطن أمام أيّ اعتداء يفاجئهم من الخارج")3)).

28 زاهد، "المفاهيم الحضارية.."، ص 106.

29 المرجع نفسه، ص 119 - 120.

30 ناصر، ص 8؛ وانظر أيضًا محمد رجاء حنفي عبد المتجلي، "الأدلة الإسلامية في المدينة في عهد الرسول )ص(: المسجد.. المؤاخاة.. الدستور"، الدارة، العدد 4 )1991(، ص 57.

31 عبد المتجلي، ص 57. وفي ما يخص "حرية الرأي"، انظر محمد حسين هيكل، حياة محمد )القاهرة: مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، 2014(، ص 228.

32 الشوالي، ص 181 - 183؛ وانظر أيضًا الشعيبي، ص 92 - 99، وذلك في حديثه عن الحقوق التي أقرتها الصحيفة.

33 شكري ناصر عبد الحسن، "التعايش السلمي في ضوء مبادئ صحيفة المدينة"، في: زاهد، وثيقة المدينة، ص 57.

34 إيناس عبد السادة علي، وسناء كاظم كاطع، "وثيقة المدينة: التأصيل الإسلامي للعدالة الانتقالية كأحد مناهج حلّ الصراع"، في: زاهد، وثيقة المدينة.

35 شمس الدين، ص 289.

36 المرجع نفسه، ص 290.

37 المرجع نفسه.

38 محمد مهدي شمس الدين، نظام الحكم والإدارة في الإسلام )بيروت: المؤسسة الدولية للدراسات والنشر/ المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، 1991(، ص 537.

39 الشعيبي، ص 17 - 18.



73

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

لا تسعى هذه الدراسة لحصر كلّ الأدبيات الحديثة والمعاصرة التي تناولت صحيفة المدينة. بيد أنّنا نستطيع أن نزعم أنّ الأدبيات 

الوصف  في  الأدبيات  هذه  وتأخذ  لها.  والمعاصرة  الحديثة  الإسلامية  القراءات  كبير،  حدّ  إلى  تمثّل،  السياق  هذا  في  عرضها  تمّ  التي 

التنوع الموجود في المشهد الإسلامي العربي المعاصر؛ إذ تناولت مفكرين سنّة وشيعة )وبعض هؤلاء وأولئك يسعون لتجاوز هذا التقسيم 

المذهبي(، كما أنها لم تقتصر على مفكرين ذوي خلفية دينية بالمعنى التقليدي )أي متخرجين في المؤسسات التعليمية الدينية التقليدية(، 

الرسمية. كما تمّت الإشارة إلى مصنفات تهتم،  الدينية  المؤسسات  بل اشتملت كذلك على مفكرين وحركيين "إسلاميين" من خارج 

أساسًا، بالتاريخ الإسلامي، وأخرى تهتم بالتنظير لمشروع سياسي إسلامي.

ولم تهدف كلّ الاقتباسات السابقة إلا إلى الاستدلال على وجود اتجاه عامّ في هذه الأدبيات الحديثة ينظر إلى الصحيفة على 

أنها تناظر الدساتير الحديثة، من جهة أنّها وضعت أسس دولة مكتملة الأركان، وزودتها بمجموعة مبادئ تشريعية محكمة وأخلاقية 

سامية وسياسية متقدمة. وبذلك تصبح الصحيفة من النصوص المؤسسة للفكر السياسي الإسلامي، بمعنى أنها نص نبوي شرعي جمع 

وجود  نعدم  لا  لكننا  عامّ،  بوجه  الحديثة  الإسلامية  الأدبيات  في  الصحيفة  صورة  هي  فهذه  الأرض.  على  الفعلي  والتطبيق  الفكر  بين 

استثناءات، وإن ظلت فرديةً متفرقةً لا تؤثّر في سلامة التعميم، ولكنها تفيد في سياق آخر حيث يتمّ التطرّق إليها)4)). وفي ما يلي، ننتقل 

إلى تناول المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة للنص نفسه أو الصحيفة.

"صحيفة المدينة" في المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة)4))

سواء عُدّت "صحيفة المدينة" منذ وقت كتابتها نصًا مؤسسًا أو لم تُعدّ كذلك، فإننا نفترض، استنادًا إلى موضوعها، أن نجد لها ذكراً 

في العديد من المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة؛ مثل مصنفات التاريخ بالنظر إلى أنّ الصحيفة جزءًا من سيرة الرسول، ومصنفات 

الفقه  مصنفات  في  وكذلك  السلطانية،  والأحكام  الشرعية  السياسة  ومصنفات  النبوية،  للسنة  العامّ  التعريف  في  تدخل  وأنّها  الحديث، 

الإسلامي بوصفها مصدراً لأدلة شرعية ترتبط بالعلاقة مع غير المسلمين، والديات، وتحريم المدينة، وغيرها من القضايا. ويهدف هذا 

الجزء من الدراسة إلى تتبع حضور الصحيفة في المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة ووصفه.

ربما يكون أقدم مصدر لـ "صحيفة المدينة" هو أقدم سيرة نبوية وصلتنا كاملةً )سيرة رسول الله لمحمد بن إسحاق المتوفى سنة 151 

للهجرة()4)). وقد كانت هذه السيرة مصدر النص الذي اعتمدت عليه بعض المصادر اللاحقة، ومنها ابن سيد الناس )ت. 734ه()4))، 

وابن كثير )ت. 774ه()4)). ويقدّم ابن إسحاق النص قائلً: "وكتب رسول الله كتابًا بين المهاجرين والأنصار، وادعَ فيه يهودًا وعاهدهم، 

وأقرّهم على دينهم وأموالهم وشرط لهم واشترط عليهم")4)).

40 انظر "الأدبيات الإسلامية الحديثة وحضور الصحيفة في المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة" من هذه الدارسة.

41 نستخدم كلمة "الباكرة" للإشارة إلى القرون الهجرية الثلاثة الأولى )القرون الميلادية من السابع إلى التاسع(، في حين تشير "الوسيطة" إلى الفترة التي تراوح بين القرن 

الرابع والقرن الثاني عشر الهجريين )من القرن العاشر إلى بدايات التاسع عشر الميلادي(، وهذا التحقيب من داخل التاريخ الإسلامي نفسه، وليس من خارجه. وسيشار إلى 

التاريخ الهجري فقط في هذا الجزء من الدارسة.

42 محمد بن إسحاق بن يسار، وثّقه كثير من نقاد الحديث والأثر. حدّث عن كثيرين، وروى عنه كثيرون، وإن تركه آخرون لاتهامه بالتشيع أو التدليس أو القول بالقدر أو 

الرواية عن مجهولين أحاديث باطلةً، انظر: شمس الدين الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 7 )بيروت: مؤسسة الرسالة، 1996(، 33 - 55.

ابن كثير، د.ت(،  ودار  التراث  دار  بيروت: مكتبة  المنورة/ دمشق/  )المدينة   1 ج  والسير،  والشمائل  المغازي  فنون  الأثر في  عيون  الناس،  بن سيد  الفتح محمد  43 أبو 

.320 - 318
44 عماد الدين إسماعيل بن كثير، البداية والنهاية )الرياض/ عمان: بيت الأفكار الدولية، د.ت(، ص 463 - 464؛ وانظر: حميد الله، ص 57 - 59 ) جمع حميد الله 

مصادر النص والاقتباسات من ابن كثير في مجموعة الوثائق السياسية(.

45 انظر: ابن هشام، السيرة النبوية، ج 2 )بيروت: دار الكتاب العربي، 1990(، ص 143؛ وانظر نص الكتاب ص 142 - 146، وهو النص نفسه المثبت في ملحق هذه الدراسة.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

74

نلاحظ أمرين مهمين في عرض ابن إسحاق للصحيفة. فالأمر الأول هو أنه يذكرها بأطول نص معروف لها )وهو النص المثبت 

في ملحق هذه الدراسة، ونطلق عليه من الآن فصاعدًا "نص ابن إسحاق"(. والأمر الثاني هو أنه أوردها من دون إسناد. بيد أنّ النص 

نفسه يظهر في مصنفات لاحقة مسندًا. فقد ذكره ابن سيد الناس في التاريخ الكبير بهذا الإسناد الذي نسبه إلى ابن أبي خيثمة؛ إذ يقول: 

"حدثنا أحمد بن جناب أبو الوليد، حدثنا عيسى بن يونس، ثنا كثير بن عبد الله بن عمرو المزني، عن أبيه، عن جدّه، أنّ رسول 

الله كتب كتابًا بين المهاجرين والأنصار")4)). وكما لاحظ أكرم ضياء العمري، فإنّ خبر الصحيفة لا يظهر في الجزء الذي وصل إلينا من 

تاريخ ابن أبي خيثمة)4)).

224ه(، جاء فيه: "حدثني يحيى بن  القاسم بن سلام )ت.  كتاب الأموال لأبي عبيد  ويظهر لنص ابن إسحاق إسناد آخر في 

عبد الله بن بكير وعبد الله بن صالح قالَ، حدثنا الليث بن سعد، قال، حدثني عقيل بن خالد عن ابن شهاب أنه قال: بلغني أنّ 

رسول الله كتب بهذا الكتاب")4)). وفي كتاب الأموال لابن زنجويه )ت. 251ه()4))، يظهر النص بهذا السند: "حدثنا حميد ]بن زنجويه[ 

حدثني عبد الله بن صالح حدثني الليث حدثني عقيل عن ابن شهاب أنه قال)5))".

لنا أن نكتفي بهذه المصادر،  هذه هي الأسانيد الموجودة لنص الصحيفة كما أوردها ابن إسحاق )أو بتغييرات طفيفة(. ويمكن 

أو  "الصحيفة"  إلى  بالإشارة  تصّرح  التي  الوحيدة  هي  علمنا،  حدود  في  أنها،  أساس  على  ولكن  الأطول،  هو  نصها  لأنّ  ذلك  وليس 

"الكتاب" الذي يفترض كتابته بعد هجرة الرسول إلى المدينة. غير أنّ هناك أخباراً أو أحاديث أخرى، أكثرها مسند، يرى بعض الباحثين 

المعاصرين أنها تشير إلى أجزاء محددة من نص الصحيفة كما تظهر في سيرة ابن إسحاق. ونذكر بعض تلك الأخبار في هذا السياق فقط، 

من باب الحرص على تتبع كلّ ما يمكن أن يكون إشارةً إلى الصحيفة أو أيّ جزء منها في المصنفات الباكرة والوسيطة)5)).

باب  ففي  نفسه.  ابن إسحاق  إلى  أولها  إسناد  المحدّث  هذا  وينسب   ،)458 )ت.  البيهقي  سنن  في  الأخبار  تلك  أشهر  تظهر 

"العاقلة"، يتحدث نص البيهقي عن العلاقة بين المهاجرين والأنصار من دون الإشارة إلى العلاقة باليهود وغيرهم كما نجد في نص 

ابن إسحاق. وجاء في إسناد هذا الخبر: "أخبرنا أبو عبد الله الحافظ، ثنا أبو العباس محمد بن يعقوب، ثنا أحمد بن عبد الجبار، 

46 ابن سيد الناس، ج 1، ص 320. وقد وثّق أحمد بن جناب )ت. 230ه( كثير من أئمة الحديث ورووا عنه، انظر: الذهبي، ج 11، ص 25. وعدّه عيسى بن يونس )ت. 187 

أو 188ه( إمامًا حافظًا، انظر: الذهبي، ج 8، ص 489 - 494. وبالنسبة إلى كثير بن عبد الله، انظر الذهبي، ج 3، ص 402 - 404؛ إذ يذكر أنّ الشافعي )ت. 201ه( وغيره 

قالوا فيه إنه "ركن من أركان الكذب".

47 أكرم ضياء العمري، "إعلان دستور المدينة )المعاهدة("، مجلة هدي الإسلام، المجلد 50، العدد 1 )2006(، ص 37.

 .309  - ص 307  والتوزيع،2007(،  للنشر  الفضيلة  دار  والتوزيع/  للنشر  النبوي  الهدي  دار  الرياض:  المنصورة/   (  1 ج  الأموال،  كتاب  سلام،  بن  القاسم  عبيد  48 أبو 

ويحيى بن عبد الله بن بكير )ت. 154ه(عدّه نقّاد الحديث إمامًا محدثًا حافظًا صدوقًا. سمع من مالك موطأه ومن الليث بن سعد وغيرهما، وحدّث عنه البخاري وغيره من 

كبار المحدثين، وإن ضعّفه بعضهم كالنسائي مثلً )ت. 303ه(، انظر: الذهبي، ج 10، ص 612 - 615. ويصف الذهبي عبد الله بن صالح )ت. 223( بـ "شيخ المصريين". وكان 

نه الذهبي بعد مرض أصابه وتهاون فيه، وقد يكون هذا سبب ترك بعض أئمة الحديث لبعض مروياته؛ انظر: الذهبي، ج 10 ص 405 - 416. أمّا الليث  كاتبًا لليث بن سعد. ليَّ

بن سعد )ت. 175ه(، فهو بعبارة الذهبي "شيخ الإسلام وعالم الديار المصرية". سمع من كثيرين وروى عنه كثيرون. وعدّه بعض فقهاء الإسلام أفقه من أبي حنيفة ومالك، 

انظر: الذهبي، ج 8، ص 136 - 163. وكان عقيل بن خالد مولى لآل عثمان بن عفان وإمامًا حافظًا. روى عن الزهري وروى عنه الليث، ومات بمصر سنة 141 أو 142 أو 144ه. 

وأخيراً، كان التابعي محمد بن مسلم، المعروف بابن شهاب الزهري )ت. 123 أو 124ه( أشهر أعلام المحدثين في النصف الثاني من القرن الأول الهجري، وإن اختُلف في 

مراسيله. وربما كان أول من كتب الحديث على نحوٍ ممنهج، انظر: الذهبي، ج 5، ص 326 - 350.

49 بشأن ترجمته، انظر: الذهبي، ج 12، ص 19 - 24.

50 حميد بن زنجويه، كتاب الأموال )الرياض: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، 1986(، ص 466 - 470. وقد رصد محمد حميد الله الاختلافات بين 

نص ابن إسحاق ونص ابن زنجويه )انظر: حميد الله، ص 63 - 64(. وكان حميد بن مخلد بن قتيبة بن زنجويه إمامًا حافظًا عند نقاد الحديث، وحدّث عنه كبار المحدثين مثل 

البخاري ومسلم وغيرهم )انظر: الذهبي، ج 12، ص 19 - 22(. أمّا عبد الله بن صالح والليث بن سعد وعقيل بن خالد، فقد تقدمت ترجمتهم.

51 على سبيل المثال، انظر: عبد الجبار زين العابدين خلف، "وثيقة المدينة: دراسة حديثية وبيان لأهم معالمها الدستورية"، في: زاهد، وثيقة المدينة، ص 24 - 30؛ وانظر 

أيضًا الهامش رقم 530 لمحقق كتاب الأموال لابن سلام، حيث يذكر عدة "شواهد" لخبر الصحيفة، ص 307.



75

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

ثنا يونس بن بكير عن ابن إسحاق، حدثني عثمان بن محمد بن عثمان بن الأخنس بن شريق، قال: أخذت من آل عمر بن 

الخطاب هذا الكتاب، كان مقرونًا بكتاب الصدقة الذي كتب عمر للعمال)5)).

يورد هذا الخبر نص الصحيفة على غرار ملحق هذه الدراسة حتى المادة 12 بتقسيم حميد الله. ويظهر الإسناد نفسه في أحكام أهل 

الذمة لابن قيم الجوزية )ت. 751ه(، بيد أنّه لا يتوقف عند نهاية المتن الذي يذكره البيهقي لهذا السند، وإنما يزيد فيه حتى يكمل أكثر 

نص ابن إسحاق لها في سيرته. ويعلّق ابن قيم الجوزية على النص قائلً: "وهذه الصحيفة معروفة عند أهل العلم")5)).

كما يظهر في نصّ البيهقي أيضًا خبر آخر بإسناد مختلف لما يعدّه بعض الباحثين المحدثين والمعاصرين فقرة بعينها من "نص ابن إسحاق" 

للصحيفة، وبالإسناد الذي ينسبه ابن سيد الناس إلى ابن أبي خيثمة كما هو واضح من القول: "روى كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف 

عن أبيه عن جده أنه قال: كان في كتاب النبي 'إنّ كلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط من المؤمنين وإنّ على المؤمنين ألّ يتركوا 

مفرحًا منهم حتى يعطوه في فداء أو عقل'")5)).

وهو  الفقار"(  "ذو  المسمى  )السيف  الله  رسول  سيف  في  كانت  أنها  يفترض  صحيفة  عن  الحديث  سياق  في  أخرى  أخبار  وتأتي 

السيف الذي ورثه علي بن أبي طالب بعد وفاة ابن عمه وحميه)5)). وتظهر الإشارة إلى خبر تلك الصحيفة التي كانت عند علي في صحيح 

البخاري، على سبيل المثال، في موضعين)5)). فالموضع الأول كتاب "فضائل المدينة" في الصحيح. ونص الخبر هو: "حدثنا محمد بن 

بشار حدثنا عبد الرحمن حدثنا سفيان عن الأعمش عن إبراهيم التيمي عن أبيه عن علي رضي الله عنه قال: ما عندنا شيء إلا 

كتاب الله وهذه الصحيفة عن النبي. المدينة حرم ما بين عائر إلى كذا، من أحدث فيها حدثًا أو آوى محدثًا فعليه لعنة الله والملائكة 

والناس أجمعين، لا يقبل منها صرف ولا عدل. وقال ذمة المسلمين واحدة، فمن أخفر مسلمًا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين لا 

يقبل منه صرف ولا عدل، ومن تولى قومًا بغير إذن مواليه فعليه لعنة الله والناس أجمعين لا يقبل منه صرف ولا عدل)5)).

وتأتي الإشارة الأخرى في باب "ذمة المسلمين وجوارهم واحدة يسعى بها أدناهم" في كتاب "الجزية والموادعة" في الصحيح. ونص 

الخبر هو: "حدثني محمد أخبرنا وكيع عن الأعمش عن إبراهيم التيمي عن أبيه قال: خطبنا علّي فقال: ما عندنا كتاب نقرؤه إلا 

52 أبو بكر أحمد البيهقي، السنن الكبرى، ج 8 )بيروت: دار الكتب العلمية، 2003(، ص 184 - 185. وأبو عبد الله الحافظ هو محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدويه )ت. 403ه(. 

يُعرف بالحاكم النيسابوري، وعُدّ من أشهر رواة الحديث ونقاده قاطبةً، وإنْ رماه بعضهم بالتشيع )انظر: الذهبي، ج 17، ص 162 - 177(. وأبو العباس محمد بن يعقوب الأصم 

وصفه الذهبي بالإمام المحدّث مسند العصر. وأدخلت عليه بعض أحاديث لم يقلها )انظر: الذهبي، ج 15، ص 452 - 460(. وأحمد بن عبد الجبار العطاردي )ت. 272ه( وثّقه 

كثيرون، وضعّفه آخرون )انظر: الذهبي، ج 13، ص 55 - 59(. أمّا عثمان بن محمد، فيذكر الذهبي أنه على الرغم من توثيق بعض نقّاد الحديث - كيحيى بن معين - له، وصفه 

آخرون منهم - كيحيى بن المديني - برواية المناكير، انظر: شمس الدين الذهبي، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، ج 3 )دمشق: دار الرسالة العالمية، 2009(، ص 58. أمّا يونس بن 

بكير )ت. 199ه(، ففي حين عدّه بعض النقّاد من أئمة الأثر والسير، قال فيه أبو داود: "ليس بحجة عندي، يأخذ كلام أبي إسحاق فيوصله بالحديث". وقال فيه ابن معين: "ثقة 

إلا أنه مرجئ يتبع السلطان"، انظر: الذهبي، ميزان الاعتدال، ج 5، ص 199 - 200؛ والذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 9، ص 245 - 248.

53 محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، أحكام أهل الذمة، المجلد 3 )الدمام: دار رمادي للنشر، 1997(، ص 1405 - 1408.

54 البيهقي، ج 8، ص 185.

55 على سبيل المثال، انظر: حميد الله، ص جـ.

56 انظر: أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري، صحيح البخاري )دمشق/ بيروت: دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع، 2002(. وقد ذكرنا البخاري من باب التمثيل فقط، 

بيد أنّ أخباراً مشابهةً تظهر في مصنفات حديث أخرى، انظر في ذلك عرْض محقق كتاب الأموال للقاسم بن سلام لتلك الإشارات في مصنفات الحديث المختلفة، ج 1، ص 307.

57 البخاري، صحيح البخاري، ص 450. ومحمد بن بشار )ت. 252(، المعروف أيضًا ببندار)أي الحافظ(، كان من أحفظ أهل زمانه بحسب كثير من نقاد الحديث، وإن استضعفه 

بعضهم )الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 12، ص 144(. كان عبد الرحمن بن مهدي )ت. 198ه( من كبار محدثي عصره )الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 9، ص 192 - 209(. 

العاملين في زمانه  العلماء  الحفّاظ وسيد  الذهبي بشيخ  126ه(، فكان من أحفظ محدثي زمانه، وقد وصفه  الثوري )ت.  أمّا سفيان بن سعيد بن مسروق، المعروف بسفيان 

)الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 7، ص 229 - 279(. وكان سليمان بن مهران الأعمش )ت. 148ه( من كبار المحدثين في عصره، وصفه الذهبي بشيخ الإسلام، وإن كان 

مدلسًا )الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 6، ص 226 - 248(. وكان إبراهيم بن يزيد التيمي من كبار فقهاء الكوفة ومحدّثيها. مات سنة 92 أو 94ه، وقيل قتله الحجاج )انظر: 

الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 5، ص 60 - 62(.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

76

كتاب الله وما في هذه الصحيفة، فقال: فيها الجراحات وأسنان الإبل والمدينة حرم ما بين عير إلى كذا، فمن أحدث فيها حدثًا أو آوى 

الله والملائكة والناس أجمعين لا يقبل منه صرف ولا عدل. ومن تولى غير مواليه فعليه مثل ذلك. وذمة المسلمين  لعنة  محدّثًا فعليه 

واحدة، فمن أخفر مسلمًا فعليه مثل ذلك)5)).

وقد نضيف إلى كلّ ذلك ما يمكن أن يكون بعض إشارات إلى محتوى الصحيفة في سياق تفسير بعض الآيات القرآنية، وأغلب تلك 

الأمثلة تشير إلى "الموادعة" التي كانت بين الرسول ويهود المدينة. وتشمل بعض الأمثلة الآية: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَ الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجْوَىٰ ثُمَّ 

إلّ أنهم  الرسول موادعة  بينهم وبين  إذ كان  اليهود؛  أنها نزلت في  150ه(  عَنْهُ﴾)5)). ويذكر مقاتل بن سليمان )ت.  نُهُوا  لِمَا  يَعُودُونَ 

كانوا يؤذون المسلمين بنجواهم)6)). وتظهر الإشارة إلى الموادعة في مصنفات أخرى، فيذكر الواقدي )ت. 207ه(، على سبيل المثال، في 

المغازي في سياق الحديث عن "غزوة بني قينقاع" في "باب الموادعة" خبراً متنه: "لماّ قدم رسول الله المدينة وادَعَته يهود كلّها وكتب بينه 

ا)6)). وبينها كتابًا، وألحق كلّ قوم بحلفائهم، وجعل بينه وبينهم أمانًا، وشرط عليهم شروطًا فكان في ما شرط عليهم ألّ يظاهروا عليه عدوًّ

بأمر  اليهود،  اليهود في المدينة في سياق خبر مقتل كعب بن الأشرف، أحد أشراف  الرسول مع  كما تظهر أخبار عن كتاب كتبه 

دعوة  تجمعهم  الذين  المسلمون  منهم  أخلاط  وأهلها  المدينة  قدم  الله  رسول  "وكان  مغازيه:  في  الواقدي  يقول  ذلك.  تلا  وما  النبي، 

الإسلام، فيهم أهل الحلقة والحصون، ومنهم حلفاء للحيين جميعًا الأوس والخزرج. فأراد رسول الله حين قدم المدينة استصلاحهم 

كلّهم وموادعتهم")6)).

اليهود ومن معها  الواقدي: "ففزعت  يقول  بقتله،  الرسول  وأمْر  الرسول والمسلمين  ابن الأشرف من هجاء  فعله  ما  وبعد عرض 

الليلة وهو سيد من سادتنا قُتل غيلةً بلا جرمٍ ولا حدث علمناه.  النبي حين أصبحوا فقالوا: قد طُرق صاحبنا  من المشركين فجاؤوا إلى 

أحد  يفعل هذا  ولم  بالشعر،  الأذى وهجانا  منَّا  نال  ولكنه  اغتيل،  ما  رأيه  مثل  قرّ غيره ممن هو على  قرّ كما  لو  إنه  الله:  فقال رسول 

منكم إلا كان له السيف. ودعاهم رسول الله إلى أن يكتب بينهم وبينه كتابًا ينتهون إلى ما فيه، فكتبوا بينهم وبينه كتابًا تحت العذق 

في دار رملة بنت الحارث، فحذرت اليهود وذلت من يوم قتل ابن الأشرف")6)).

 )...( تدعو؟  ما  إلى  يا محمد،  فقالوا:  اليهود  يقول: "وجاءته  381ه(،  قولويه )ت.  بن  بن علي  الصدوق، محمد  للشيخ  رواية  وفي 

نتعرض لأحد  أحدًا، ولا  ألّ نكون لك ولا عليك، ولا نعين عليك  الهدنة، على  لنطلب منك  ما تقول، وقد جئناك  له: قد سمعنا  فقالوا 

من أصحابك، ولا تتعرض لنا، ولا لأحد من أصحابنا، حتى ننظر إلى ما يصير أمرك، وأمر قومك )...( فأجابهم رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى ذلك. 

والعلانية،  السر  في  بكراع  ولا  ولا بسلاح  يد  ولا  بلسان  أصحابه،  من  أحد  على  ولا  الله صلى الله عليه وسلم،  رسول  على  يعينوا  ألّ  كتابًا  بينهم  وكتب 

58 البخاري، ص 783. كان وكيع بن الجراح )ت. 196 أو 197ه( من أعلام الحديث والعبادة في عصره. روى عن كثيرين وروى عنه خلق كثير )الذهبي، سير أعلام النبلاء، 

ج 9، ص 140 - 168(. وأبو إبراهيم التيمي هو يزيد بن شريك التيمي، كان أيضًا من أئمة الكوفة وقد روى عن بعض كبار الصحابة؛ منهم عمر بن الخطاب وأبو ذر الغفاري 

)الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 5، ص 60(. وقد تقدمت ترجمة باقي رجالات السند.

59 سورة المجادلة، الآية 8.

60 مقاتل بن سليمان، تفسير مقاتل بن سليمان، ج 3 )بيروت: دار الكتب العلمية، 2003(، ص 331 - 332.

61 أبو عبد الله محمد بن عمر الواقدي، كتاب المغازي )الرياض: دار عالم الكتب، 1984(، ص 176. ويذكر محمد بن الحسن الشيباني الخبر نفسه باختلافات بسيطة في 

"باب الموادعة"، انظر أبو بكر محمد بن أحمد بن أبي سهل السرخسي، شرح كتاب السير الكبير لمحمد بن الحسن الشيباني )بيروت: دار الكتب العلمية، 1997(، ج 5، ص 3.

62 الواقدي، ص 184.

63 المرجع نفسه، ص 192؛ وانظر أيضًا: أبو زيد عمر بن شبة، أخبار المدينة المنورة )بريدة: دار العليان، د.ت(، ج 2، ص 63 - 65.



77

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

لا بليل ولا نهار. الله بذلك عليهم شهيد. فإن فعلوا فرسول الله صلى الله عليه وسلم في حلٍّ من سفك دمائهم وسبي ذراريهم ونسائهم، وأخذ أموالهم. 

وكتب لكلّ قبيلة منهم كتابًا على حدة)6)).

والوسيطة، وهو حضور مؤكد  الباكرة  المصنفات الإسلامية  المدينة" في  إنّ في هذه الأخبار كلّها فكرةً عامةً عن حضور "صحيفة 

أحيانًا، ومحتمل أحيانًا أخرى؛ إذ لا نجد إشارةً صريحةً إلى الصحيفة. وتظهر أوّل الإشارات المؤكدة للصحيفة بنص طويل من غير سند 

يتكرر في بعض المصادر اللاحقة اعتمادًا على ذلك المصدر الأول أحيانًا، وبأسانيد أخرى أحيانًا أخرى. وفي ما عدا ذلك، تظهر إشارات إلى 

ما قد يكون بعض أجزاء من ذلك النص الطويل وبأسانيد متعدّدة.

والوسيطة  الباكرة  المصنفات الإسلامية  منها في  أجزاء مفترضة  أيّ  أو  الصحيفة  لنا وصف حضور  يمكن  وفي جميع الأحوال، لا 

بأهمّيةٍ ما؛ إذ يغيب أيّ ذكر للصحيفة في بعض المصنفات الباكرة الأولى التي نتوقع إشارتها إليها. وقد يكون أوضح مثال لذلك طبقات 

ابن سعد )ت. 230ه(، وهو يُعدّ، بحسب حميد الله، أكبر مصدر للوثائق النبوية)6)). والواقع أنّ ابن سعد يعرض باستفاضة لحياة الرسول 

ويذكر نصوص كتبه إلى كثير من القبائل بعد الهجرة)6))، بيد أنّه لا يشير ولو عرَضًا إلى صحيفة المدينة.

إضافةً إلى ذلك، لا نجد نص ابن إسحاق كاملً في أيّ كتاب من كتب الحديث، المشهور منها وغير المشهور. ثمّ إننا لا نجد هذا 

النص، حتى في أغلب مصنفات التاريخ أو الطبقات، بل لا نجد له ذكراً أصلً في أسد الغابة لابن الأثير )ت. 630ه(، وهو الذي يعرض 

لأهم الأحداث التي وقعت للرسول بعد الهجرة إلى المدينة من دون أيّ إشارة إلى الصحيفة)6)). كما لا نجد ذكراً لها في سير أعلام النبلاء 

لشمس الدين الذهبي )ت. 748ه( في عرضه لأحداث ما بعد الهجرة النبوية)6)). ولا نجد لها ذكراً أيضًا في سيرة الرسول المختصرة في بداية 

الاستيعاب في أسماء الأصحاب لابن عبد البر )ت. 463ه(، على الرغم من ذكره، كما يذكر الآخرون، بناء مسجد المدينة والمؤاخاة بين 

المهاجرين والأنصار في عقب هجرة الرسول إلى المدينة)6)). وكما هي الحال في المصنفات السُنية، لم "يظفر البحث في كتب الشيعة ذكراً 

كافيًا للصحيفة"، مثلما يشير أحد المفكرين المعاصرين الذين يعتقدون في أصالة الصحيفة التاريخية وأهميتها التأسيسية، فقد ذكرت 

بعض تلك المصنفات إشارات فقط لِما يُعتقد أنه الصحيفة أو بعض أجزائها)7)).

علاوةً على الحضور المتواضع للصحيفة في المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة، لا تخفى مشكلات روايات نصها الأطول عن 

أيّ مهتمّ برواية الأحاديث النبوية والأخبار. فأول روايات الصحيفة )رواية ابن إسحاق( لا تقوم على سند أصلً، في حين تُضعف رواياتها 

الأخرى المسندة أموراً عديدةً. فرواية ابن أبي خيثمة يظهر فيها كثير بن عبد الله المزني، وقد اتُهم بالكذب صراحة. أمّا رواية ابن سلام 

فهي مرفوعة، ولا يذكر فيها الزهري التابعي )أو ربما الصحابي( الذي روى عنه، وإنما يرفع الحديث مباشرةً إلى الرسول. كما أنّ بداية 

السند نفسه لا تصّرح بسماع يحيى من عبد الله بن بكير وعبد الله بن صالح، فلا نعرف تحديدًا الطريقة التي وصلت بها روايتهما إليه. 

التي  الصحيفة  قبل كتابة  أنّ هذا الأمر كان  السياق من جهة  الدين في هذا  يقوله شمس  ما  286 )لاحظ  السياسي، ص  في الاجتماع  الدين،  64 مقتبس في: شمس 

"أدمجت اليهود في مجتمع المدينة"(.

65 حميد الله، ص 29.

66 محمد بن سعد، الطبقات الكبرى، ج 1 )القاهرة: مكتبة الخانجي، 2001(، ص 193 - 312. وكما هو معروف، تبدأ كثير من مصنفات الطبقات والتراجم بسيرة الرسول 

سير أعلام النبلاء للذهبي، أو مختصرةً، كما هو الشأن في كتاب يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر،  محمد صلى الله عليه وسلم، وهي قد تكون مفصلةً، كما هو الشأن في حالة 

الاستيعاب في أسماء الأصحاب )بيروت: دار الفكر، 2006(.

67 عز الدين ابن الأثير، أسد الغابة في معرفة الصحابة، ج 1 )بيروت: دار الكتب العلمية، د.ت(، ص 130.

68 الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج 2.

69 ابن عبد البر، ج 1، ص 33.

70 زاهد، "المفاهيم الحضارية.."، ص 107.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

78

وأخيراً، فإنّ سند البيهقي لإشارته إلى الصحيفة به مشكلات مماثلة؛ إذ ضعّف بعض نقاد الحديث عثمان بن محمد ويونس بن بكير 

وأحمد بن عبد الجبار، كما أنّ عثمان لم يسمعها من مصدره، وربما وصلته "وجادةً")7)).

ربما نفهم من بعض تلك الأخبار المحتملة عن الصحيفة أنها لم تُكتب ابتداءً بعد هجرة الرسول إلى المدينة، وإنما كتبت لاحقًا، إمّا 

بمبادرة من اليهود أنفسهم، وإمّا بعد حادثة معيّنة، وهي قتل كعب بن الأشرف أحد سادة اليهود في المدينة بأمر من الرسول نفسه. وقد 

يكون الاستثناء الوحيد لذلك هو خبر الواقدي عن رغبة الرسول في استصلاح أخلاط المدينة وموادعتهم من مسلمين وغيرهم. والغريب 

أنّ هذا الخبر تحديدًا لم يلْقَ اهتمامًا من المفكرين المسلمين المحدثين والمعاصرين. بيد أنّ هذا الخبر، كما رأينا، لا يذكر كيف حقّق 

الرسول رغبته تلك، فلا حديث في هذا السياق عن صحيفة أو كتاب.

من وجهة نظر تاريخية خالصة، لم تحْظَ صحيفة المدينة، إذن، بحضور كبير في المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة، وبالتأكيد لا 

ا من النصوص المؤسسة لشريعة الإسلام. وما نراه في تلك المصنفات هو إشارات إلى كتاب أو صحيفة، ليس معروفًا متى كتبت  تظهر بوصفها نصًّ

تحديدًا، وإن كان قد زيد على النص الأول لها لاحقًا، وإن كان "نص ابن إسحاق" عدّة نصوص ضُمّ بعضها إلى بعضها الآخر في مرحلة لاحقة.

اللاحقة  والتداوين  سند،  سلسلة  تدعمه  لا  لها  تدوين  أوّل  إنّ  إذ  محسومةً؛  ليست  نفسها  التاريخية  الصحيفة  أصالة  إنّ  ثمّ 

وإن كانت  اختلافات،  أنّ هناك  النبوي ومنهاجيتهم. كما  الحديث  نقاد  قواعد  قوية بحسب  إسناد  العموم على سلاسل  تقوم في  لا 

بعض  توحي  وأخيراً،  سلام.  بن  القاسم  عبيد  وأبي  إسحاق  ابن  روايتي  بين  الحال  هي  كما  الصحيفة،  روايات  بعض  بين  طفيفةً، 

الإشارات إلى الصحيفة بأنها، أو بعض أجزائها، قد كُتبت بعد حادثة بعينها أو لسبب معين، ولم تُكتب ابتداءً كوثيقة منظمة لشؤون 

المدينة بمبادرة من الرسول وبعد مشاورة مع المجموعات التي سكنت المدينة في ذلك الوقت، على نحوٍ مستقلّ عن أيّ حوادث آنية. 

وقد تكون كلّ هذه الأمور مفسّةً لغياب الصحيفة الواضح في كثير من المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة؛ إذ نتوقع أن يكون 

هناك اهتمام بها أو حتى الإشارة إليها على الأقلّ.

 الأدبيات الإسلامية الحديثة

وحضور الصحيفة في المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة

لم يُضف العرض السابق إلى حضور صحيفة المدينة في المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة كثيراً لما هو معروف عنها، باستثناء 

المسلمين  المفكرين  بعض  أنّ  فالواقع  الحديث.  مصنفات  وبعض  القرآنية  الآيات  بعض  تفسير  في  إليها  إشارات  يكون  أن  يمكن  ما 

الصحيفة  أصالة  ناقش  والوسيطة. فمنهم من  الباكرة  المصنفات  الصحيفة في  يثيرها حضور  التي  المشكلات  يغفلوا عن  لم  المعاصرين 

مضمونها  ارتباط  وناقش  فيها،  كُتبت  التي  الأوضاع  تناول  من  ومنهم  كُتبت.  منذ  ثابت  نص  ذات  وثيقةً  بوصفها  ووحدتها  التاريخية 

أغلب هؤلاء  تقويم  أثر في  أيّ  بالضرورة  لم يترتب عليه  أنّ ذلك  بيد  بالدولة والمجتمع.  الصلة  الحديثة ذات  والمبادئ  بمبادئ الإسلام 

المفكرين لتاريخانية الصحيفة أو تقديرهم لأهميتها، مع وجود بعض استثناءات فردية قليلة.

نبدأ بتلك الاستثناءات، حيث صّرح بعض المفكرين المسلمين في العصر الحديث بأحكام صريحة تجاه الصحيفة. فقد استراب بعض 

هؤلاء في أصالة الصحيفة التاريخية؛ إذ ذهب يوسف العش إلى أنها موضوعة، ملاحظًا أنها "لم تَرِد في كُتب الفقه والحديث الصحيح 

71 عن "الوجادة" طريقةً لتحمّل الحديث، انظر: أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن بن الصلاح، مقدمة ابن الصلاح ومحاسن الاصطلاح )القاهرة: دار المعارف، 1989(، 

ص 358 - 361.



79

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

رغم أهميتها التشريعية"، بل ذهب إلى القول بتعمد ابن إسحاق حذف إسناد الصحيفة لورود كثير بن عبد الله فيه)7)). ويتفق التميمي 

مع العش في أنّ الصحيفة قد "وضعت وضعًا"، مرجحًا أن يكون واضعها هو ابن هشام )ت. 218ه(؛ ذلك أنه هو الوحيد الذي يذكرها 

في روايته لسيرة ابن إسحاق، في حين لا تذكرها الروايات الأخرى)7)).

الإطناب،  إلى  تميل  إنّها  إذ  الرسول صلى الله عليه وسلم"؛  كتبها  التي  المكاتبات  لغة  مع   )...( تتناسب  "لا  الصحيفة  لغة  أنّ  التميمي  ويضيف 

واستخدام المفردات الغريبة )مثل "يوتغ" و"مفرح" و"دسيعة" و"يبيء"( وهو ما يشبه أسلوب ابن هشام)7))، كما أنّ الصحيفة أهملت 

أهمّ قبائل المدينة اليهودية في ذلك الوقت، وهي بني قينقاع، وبني النضير، وبني قريظة)7)). وقد يكون عدم وجود اهتمام كبير بالصحيفة 

المفكرين من  أنّ من  بإشكالياتها)7))؛ من جهة  مرتبطًا  الأقلّ،  أو حتى ذكرها، على  والمعاصرة  الحديثة  الأدبيات الإسلامية  بعض  في 

يفضلون إهمالها بالكلّية، بدلً من الانزلاق إلى موقف تبريري ربما لا يكون مقنعًا، وربما لا تكون هناك حاجةٌ إليه ملحّةٌ أصلً.

التي  المناقشات الأخرى  التاريخية وأهميتها كوثيقة، يظهر في أغلب  القاطعة في ما يخص أصالة الصحيفة  المواقف  ماعدا هذه 

تتناول حضور الصحيفة في المصادر الإسلامية الباكرة والوسيطة حرصٌ واضح على التقليل من شأن تلك المشكلات بدلً من التعامل 

معها بحيادية وموضوعية. ففي حين يصرح زاهد بأنّ الصحيفة "لم يهتم بشأنها المؤرخون وأهملوا دراستها"، فإنّ ذلك لا يمنعه من 

الاستفاضة في المفاهيم الحضارية التي يمكن أن نستقيها منها)7)).

التاريخية  صدقيتها  في  يؤثّر  نحوٍ  على  تثيرها  التي  والمشكلات  المختلفة  الصحيفة  لأسانيد  يعرض  فهو  العمري،  ضياء  أكرم  أمّا 

بنصها الذي يورده ابن إسحاق. ويذكر العمري مشكلات جرح بعض الرواة في تلك الأسانيد، ومشكلات عدم اتصال بعض أسانيدها 

أو غيابها تمامًا، كما يذكر المشكلات التي تتعلق بطريقة "تحمل" الرواية؛ أي حصول الراوي عليها من مصدره. ومع اعترافه الضمني 

بأنه لا يوجد للصحيفة سندٌ واحد بلا مشكلات، فإنه مازال قادراً على تأكيد أنه "إذا كانت الوثيقة بمجموعها لا تصلح للاحتجاج بها في 

الأحكام الشرعية، سوى ما ورد منها من كتب الحديث، فإنها تصلح، أساسًا، للدراسات التاريخية التي لا تتطلب درجة الصحة التي 

الصحيفة  أسانيد  أنّ  القوة")7))، مؤكدًا  إكسابها  تتضافر في  الوثيقة وردت من طرق عديدة  أنّ  الشرعية، وخصوصًا  تقتضيها الأحكام 

المختلفة "تعاضد بعضها ببعضها الآخر")7))، ومن ثمّ يمكن لنا أن نطمئّن إلى أصالتها التاريخية.

بعضهما)8))، ويفرق  جُمعتا إلى  ثمّ  أنها كانت في الأصل صحيفتين  إلى  التاريخية من يميل  الوثيقة  قبلوا أصالة  كما نجد فيمن 

بعضهم الآخر بين المعاهدة )أي الصحيفة(، وقد كتبت بعد الهجرة مباشرةً، وموادعة بعض قبائل اليهود المشار إليها في بعض المصنفات 

72 في تقديمه لترجمة كتاب الدولة العربية وسقوطها )الحاشية 21، ص 19(. وهذا الرأي ينسب إلى يوسف العش في أكثر من مصدر ثانوي )على سبيل المثال، انظر: 

العمري، ص 37(. ولم يتسنَّ لكاتب هذه الدراسة الحصول على هذه الترجمة للتحقق من ذلك بنفسه.

73 هادي عبد النبي التميمي، "قراءة جديدة في صحيفة الموادعة بين القاطنين في المدينة المنورة"، في: زاهد، وثيقة المدينة، ص 177.

74 المرجع نفسه، ص 179 - 180. وقد نستغرب رأي التميمي المتعلّق بغرابة بعض ألفاظ الصحيفة؛ إذ إننا لا نعدم وجود ألفاظ "غريبة" بهذا المعنى في القرآن نفسه.

75 المرجع نفسه، ص 182.

76 على سبيل المثال، انظر: يوسف القرضاوي، من فقه الدولة في الإسلام: مكانتها.. معالمها.. طبيعتها.. موقفها من الديمقراطية والتعددية والمرأة وغير المسلمين 

)القاهرة: دار الشروق، 2001(؛ إذ لا يشير القرضاوي إلى الصحيفة.

77 زاهد، "المفاهيم الحضارية.."، ص 127.

78 العمري، ص 38. وفي هذا السياق، يستثني العمري "نصوصًا من الصحيفة، وردت في كتب الأحاديث بأسانيد متصلة وبعضها أوردها البخاري ومسلم، فهذه النصوص 

هي من الحديث الصحيح وقد احتج بها الفقهاء وبنوا عليها أحكامهم"، المرجع نفسه. وقد تمت الإشارة إلى بعض تلك النصوص في صحيح البخاري.

79 خلف، ص 23. ويستشهد خلف برأي أكرم ضياء العمري المتفق معه كما تمت الإشارة إلى ذلك سابقًا في هذه الدراسة.

80 انظر العمري، ص 39 - 41.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

80

والأنصار  المهاجرين  بين  الرسول  كتبها  أخرى  ووثيقة  بدر،  قبل  وكانت  اليهود،  موادعة  بين  بعضهم  يفرق  كما  والوسيطة)8))،  الباكرة 

تتناول المعاقل)8)).

كلتا  تبدو عملية ضمّ نصوص  إذ لا  المفترض؛  ونصها  الصحيفة  تاريخانية  قدحٍ في  أيّ  يعني  المذكور لا  اليقين  كلّ عدم  أنّ  بيد 

الصحيفتين تمثّل إشكاليةً معيّنةً حتى في نظر من تناولوا هذه النقطة. ثمّ إنّ بعض الأدبيات الحديثة والمعاصرة تشير إلى الرواية التي 

تذكر كتابة الصحيفة بناءً على طلب من الرسول في عُقب حادثة بعينها)8))، بمعنى أنّ الصحيفة كانت نتاج أوضاع معيّنة ولم تتمّ كتابتها 

في إثر هجرة الرسول محمد إلى المدينة وبمبادرة منه بمعزل عن أوضاع طارئة.

بمجتمع  المحيطة  للأوضاع  تبعًا  وتتطور  تتولد  كانت  وتنظيمات،  وقوانين  "التزامات  بمنزلة  الصحيفة  أنّ  إلى  بعضهم  ويذهب 

المدينة")8)). ونجد من يصرح بأنها كُتبت بعد بدر، ولم تُكتب بُعيد هجرة الرسول إلى المدينة)8)). كما لاحظ أحد المفكرين أننا لا نعلم إن 

كانت بنود هذه الصحيفة قد صيغت في إثر مفاوضات لأنّ ديباجتها لا تذكر فريقًا ثانيًا فاوضه الرسول أو تعاهد معه)8)). بيد أنّ كلّ ذلك 

ا مؤسسًا. ولا يقتصر هذا الفهم على من عدّ الصحيفة "دستوراً"،  الغموض حول ملابسات كتابة الصحيفة لم يمنع النظر إليها بوصفها نصًّ

بالمعنى الحديث، ولكنه ينطبق أيضًا على من عدّها "معاهدةً")8))، أو "ميثاقا مدنيًا")8))، أو كتابًا واجب التنفيذ فيه "بيانُ الأمور التي يرى 

]الرسول[ وجوب اتباعها")8)).

وأخيراً، نجد من يصرح ببدائية لغة الصحيفة، ملاحظًا تكونها "من جملٍ قصيرة بسيطة وغير معقّدة التركيب ويكثر فيها التكرار"، 

على خلاف من أشار إلى دقة صوغها، كما رأينا. ومن المفكرين من يذهب إلى القول إنّ "التركيب الداخلي للصحيفة لا يخلو من تشويش، 

و]إنها[ تفقد في بعض مقاطعها التسلسل المنطقي للأفكار والمبادئ التي تشتمل عليها")9)). بيد أنّ صاحب الرأي الأول نفسه يصادر 

مألوفةً في عصر  كانت  وتعابير  الصحيفة "تستعمل كلمات  دليل - أنّ  مؤكدًا - من دون  التاريخية،  الوثيقة  أصالة  ما يخص  دلالته في 

الرسول، ثمّ قل استعمالها في ما بعد حتى أصبحت مغلقةً على غير المتعمقين في دراسة تلك الفترة")9)).

ا على أصالتها التاريخية، وليس العكس. وقد أدرك  والأمر الملاحَظ في هذا السياق، أنّ لغة الصحيفة البسيطة قد تكون دليلً قويًّ

بعض المفكرين المسلمين ذلك)9))، في حين ظنّ بعضهم الآخر، في ما يبدو، أنّ الاعتراف بتلك البساطة قد يُضعف من شأن نص الوثيقة 

بوصفه نصًا تشريعيًا مؤسسًا؛ إذ يفترض أن تكون تلك النصوص محكمة الصَوْغ، حتى وإن كُتبت منذ أكثر من ألف وأربعمئة عامٍ. وإذا 

81 زينب فاضل مرجان، وحسن جاسم محمد، "اليهود في وثيقة المدينة بين المعاهدة والموادعة". في: زاهد، وثيقة المدينة، ص 70.

82 العيساوي، ص 35.

83 شمس الدين، في الاجتماع السياسي، ص 286.

84 جواد كاظم النصر الله وشهيد كريم محمد الكعبي، "وثيقة المدينة في رؤى الاستشراق"، في: زاهد، وثيقة المدينة، ص 228.

85 صالح أحمد العلي، "تنظيمات الرسول الإدارية في المدينة"، مجلة المجمع العلمي العراقي، المجلد 17 )1969(، ص 53.

86 المرجع نفسه، ص 52.

87 هيكل، ص 226؛ وانظر أيضًا: محمد الغزالي، فقه السيرة )القاهرة: دار الشروق، 2000(، ص 141.

88 محمود عكاشة، تاريخ الحكم في الإسلام: دراسة في مفهوم الحكم وتطوره )القاهرة: مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، 2002(، ص 151.

89 العلي، ص 51.

90 شمس الدين، في الاجتماع السياسي، ص 322.

91 العلي، ص 51 - 52.

92 من هؤلاء أكرم ضياء العمري نفسه، انظر: العمري، ص 38؛ إذ يشير إلى رأي العلي مؤيدًا له.



81

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

كانت معالجة المفكر محمد مهدي شمس الدين للوثيقة هي أفضل معالجة، فإنه لا يزال قادراً على توظيفها في التأصيل لأفكار المواطنة 

والدولة والسيادة وغيرها)9)).

خلاصة الأمر أنّ الأدبيات الإسلامية الحديثة والمعاصرة التي تناولت مشكلات حضور الصحيفة في المصادر الباكرة والوسيطة، 

ذلك  استخدام  احتمال  لتفادي  بل  تاريخية،  بحيادية  لتناولها  ساعيةً  تَبْدُ  لم  كبير،  حدّ  إلى  وفردية  ا  جدًّ قليلة  استثناءات  وجود  مع 

في  المسلمين  المفكرين  هؤلاء  بعض  الموقف  هذا  أوقع  وقد  أهميتها.  أو  الصحيفة  تاريخانية  في  للقدح  والإشكالّي  المتواضع  الحضور 

يقبل  بناء على أسانيد وثيقة معيّنة، حجيتها بوصفها مصدرًا تشريعيًا، وأن  باحث ما،  المفهوم أن يرفض  تناقضات عديدة. فمن غير 

في الوقت نفسه أصالتها بوصفها وثيقةً تاريخيةً. فالوثيقة، من وجهة نظر منطقية خالصة، إمّا أن تكون أصيلةً، وإمّا أن تكون غير 

أصيلة، ولا ثالث لهذين الاحتمالين. كما أنّ طريقة تحقيق ذلك ليست واضحةً. فالصحيفة تشتمل، بالفعل، على أحكام تشريعية، 

الحديثة  الإسلامية  القراءة  بحسب  المبادئ،  تلك  أنّ  كما  وتؤسسها.  الصحيفة  في  قراءتها  تتمّ  التي  "المبادئ"  بتلك  تختلط  وهي 

نصوص  في  ليست  مبادئ  الصحيفة  في  تكن  ولم  الأحكام  استبعدنا  فإذا  نفسها.  المؤسسة  الإسلام  نصوص  مبادئ  هي  للصحيفة، 

أخرى، تساءلنا: ما الحاجة إليها إذن؟

مصادرها  تصرح  ولا  المعتمدة،  الحديث  كتب  في  تَرِد  لا  الصحيفة  أنّ  العلي  أحمد  صالح  المفكر  يلاحظ  قريب،  آخر  مثال  وفي 

الباكرة والوسيطة بأوضاع كتابتها أو تاريخ ذلك أو حتى اسم كاتبها "كما هو شأن الكتب والمعاهدات التي كان يعقدها الرسول"، 

الرغم  وعلى  واحدةً".  وثيقةً  وجعلهما  روايته  في  سحاق  ابن  "جمعهما  صحيفتان  الأصل  في  أنها  على  يدل  ما  وجود  عن  فضلً 

وأمنيًا  تشريعيًا  أهميتها،  جوانب  تنوع  عن  حديثه  ذلك  إلى  يضاف  مزورة"،  وغير  أصيلةً  "وثيقةً  يَعدّها  العلي  فإن  ذلك،  كلّ  من 

وأخلاقيًا)9)). وتنظيميًا 

 صحيفة المدينة بين المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة

والأدبيات الإسلامية الحديثة

لا تهدف هذه الورقة إلى التقليل من شأن النص الذي هو محلّ الدراسة. ففي حال افتراض أصالتها التاريخية، وبصرف النظر عن 

كونها كُتبت دفعةً واحدةً أو على مراحل، أو كانت بمبادرة من الرسول أو نتاجًا لأوضاع آنية معيّنة، فإنها قد تعدُّ فعلً "إنجازاً" في السياق 

الحضاري الذي حدثت فيه.

بيد أنّ هذا السياق الحضاري تحديدًا يحتّم علينا ألّ نقرأ في الصحيفة ما لا يمكن قراءته فيها، أو ما لا يمكن نسبته إلى الزمن 

الذي كُتبت فيه. فإذا كان الإسلام قد شكّل طفرةً حضاريةً كبيرةً في حياة العرب، فإنّ الطفرات لا يمكن تقييمها إلا بالإشارة إلى ما كان 

قبلها وما كان في وقتها، ولا يمكن لها هي نفسها أن تتجاهل ذلك الواقع الذي تحدث فيه وتسعى لتغييره. وحتى التفكير في الاتفاق 

على مبادئ متجاوزة للقبائل في حدّ ذاته على نحوٍ نسبي وليس مطلقًا؛ فالنص مازال يذكر القبائل بأسمائها)9)) في بيئة تقوم على الأعراف 

القبلية كان إنجازاً، ولكنه ربما كان من وحي سابقةٍ تمثّلت بحلف الفضول مثلً.

93 انظر في ذلك شمس الدين، الحكم والإدارة، ص 531 - 539.

94 العلي، ص 52.

95 يرى شمس الدين أنّ ذلك كان بهدف الحفاظ على التنوع القبَلي القائم، انظر كتابه: في الاجتماع السياسي، ص 292 - 294.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

82

كما كان تدوين تلك المبادئ في ثقافة شفهية يُعدّ إنجازاً، ولكنه ربما قام على سوابق أخرى مهّدت له من كتابة بعض النصوص؛ 

إلى  المسلمين  بعض  هجرة  بعد  المسلمين  قريش  مقاطعة  صحيفة  كتابة  حتى  أو  ذلك،  التاريخية  المصنفات  وصف  بحسب  كالمعلقات، 

الحبشة)9))، من دون أن ينتقص ذلك من دور الإسلام المحوري)9)).

من المؤكّد أنّ تلك السوابق كانت تمهّد لفكرة العقد المكتوب، وقد تكون الطفرة التي أحدثها الإسلام متمثّلة، أساسًا، بتحويل 

الملوك  بعض  إلى  المكتوبة  الرسول  رسائل  تدعمه  وهو ما قد  قاعدة،  إلى  مثلً(،  )كالديون  الشخصية  وأحيانًا  المهمة،  النصوص  كتابة 

الذين  الحرب  لو كان ذلك من أسرى  الكتابة حتى  المسلمين  بتعلّم  اهتمامه  إطار دعوتهم إلى الإسلام. يُضاف إلى ذلك  والحكام في 

القاعدة، كما هو شأن كلّ التطورات الحضاريةَ، أخذت وقتها لترسخ، بخاصة في العصور القديمة التي ظهر الإسلام  يعادونه. وهذه 

في أواخرها بحسب التحقيب المتداول للعصور التاريخية.

والمستضعفين؛  بالضعفاء  الواضح  اهتمامَها  الصحيفة  في  اللافتة  الجوانب  عن  الحديث  سياق  في  نضيف  أن  لنا  يمكن  وأخيراً، 

القرآن  التخفيف عنهم ما أمكن. ويرتبط كلّ ذلك بوضوح بنصرة  إذ تذكر "المفُرَح" و"العاني" و"المظلوم" و"الأسير" وغيرهم، بهدف 

للفئات المستضعفة بصفة عامة، وهو ما جذب كثيراً منهم للإسلام قبل الهجرة وبعدها.

كلّ ذلك يمكن قوله بطمأنينة عن الصحيفة، وقد نتفق بدرجة أو بأخرى مع الرأي القائل إنها "فتح جديد في الحياة السياسية والحياة 

المدنية في عالم يومئذ")9)). بيد أنّ ذلك لا يبررّ بالضرورة النظر إليها على أنها "أول وثيقة إنسانية نظمت حياة الناس في الأرض")9))، أو 

تتجاوزها في  لم   )...( وثيقة سياسية  وأعظم  "أكبر  أنها  أو  العالم")10))،  بتأسيس مجتمع سياسي في  الصلة  النصوص ذات  "أقدم  أنها 

روحها ودلالتها أيّ وثيقة تاريخية معروفة اليوم")10))، أو أنها "العقد الاجتماعي الأول في تاريخ البشرية")10))، أو أنها ظلّت "أصلً من 

الثلاث  السلطات  )...( مصدر  الصحيفة "حددت  إنّ  القول  أنّ ذلك لا يبّرر  والتنظيم")10)). كما  التشريع  إليها في  التي يرجع  الأصول 

التشريعية، والقضائية، والتنفيذية")10))، أو أنها "شكّلت منعطفًا دينيًا، وسياسيًا، وحضاريًا، على مستوى البشرية جمعاء")10)). كما لا يبّرر 

تميز الصحيفة في سياقها المقارنة بينها والإعلان العالمي لحقوق الإنسان )1948م()10))، أكان ذلك بهدف إثبات تفوقها عليه، أو حتى 

مضارعتها له.

96 انظر في ذلك، ابن إسحاق، ج 2، ص 5.

97 يقول حميد الله في شرحه لدور الإسلام في تشجيع الكتابة عند العرب: "ولا يقال إنّ الرواية الشفوية هي وحدها التي اعتمد عليها في أوائل الإسلام، إذ إنّ المسلمين 

هَادَةِ وَأَدْنَ أَلَّ تَرْتَابُوا﴾. ومن ثمّ كتب النبي صلى الله عليه وسلم جميع المحالفات  قد أمروا أن يكتبوا جميع ما فيه من حقوق العباد ويستشهدوا عليه فإنّ ﴿ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّ

والمعاهدات مع القبائل والملوك سوى ما كتب إليهم من المراسلات. ويقال إنّ أمير المؤمنين عمر كانت عنده نسخ العهود والمواثيق ملء صندوق، ولكنها احترقت حين احترق 

الديوان يوم الجماجم سنة 82 للهجرة. والذي بقيَ بعد ذلك قضت عليه صروف الزمن وغارة التتار"، انظر: حميد الله، ص 24.

98 هيكل، ص 228. وقد نلاحظ أنّ معاصر هيكل عباس محمود العقاد الذي اشترك معه في كثير من الأمور - منها الاهتمام بالفكر والسياسة معًا - لا يبدو أنه نظر إلى 

الصحيفة على أنها دستور، فهو لا يذكرها في معرض حديثه عن عبقرية محمد السياسية أو الإدارية، وإنما يذكرها فقط في إشارة عابرة على أنها من أمارات "بلاغته وإبلاغه" 

)العقاد، عبقرية محمد، ص 72(.

99 الحمداوي، ص 430.

100 "مقدمة" مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، في: زاهد، وثيقة المدينة، ص 7.

101 الشعيبي، ص 26.

102 عمر عبيد حسنة، "تقديم" لكتاب وثيقة المدينة: المضمون والدلالة لأحمد قائد الشعيبي، سلسلة كتاب الأمة، العدد 110 )2005 - 2006(، ص 2.

103 القاسمي، ج 1، ص 43.

104 الصلابي، ص 329.

105 ناصر، "المعاهدات في الإسلام"، ص 1.

106 الشوالي، ص 183 - 186.



83

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

الحديثة  والإعلانات  والاتفاقيات  الدساتير  وبعض  بينها  المقارنات  تلك  فمثل  الصحيفة.  من  الانتقاص  هو  بذلك  المقصود  ليس 

تفترض أنّ تصور المجتمع الفاضل عند مؤلفي كلّ تلك الوثائق واحدٌ، وهو افتراض على درجة من البساطة تغفل الاختلافات القيمية 

العميقة بين الحضارات والمجتمعات والتطور المستمرّ والحتمي لتلك القيم داخل كلّ حضارة ومجتمع.

بين  التامة  والمساواة  المطلقة،  العدالة  ما يحقّق  والمبادئ  القواعد  "فيها من  أنّ  الزعم  الصحيفة في سياقها  تميز  يبّرر  وأخيراً، لا 

البشر")10)). فبحسب النظرة الكونية للحضارة نفسها التي ظهرت فيها الصحيفة، لا مكان أصلً للمطلق ولا للتام في عالم البشر)10)). 

ومع كلّ ذلك، لا يمكن النظر، تاريخيًا، إلى صحيفة المدينة على أنها من النصوص التي جرى بها تأسيس الحضارة الإسلامية والتنظيم 

والفكر السياسييْ. وقد يكون الدليل الكافي على ذلك هو الاهتمام الضئيل الذي أولته إياها المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة ذات 

الصلة بها.

ا إلى السياق الذي ظهرت فيه تلك الوثيقة، وانتمى كثير منهم إلى  كان الأحرى بمؤلفي تلك المصنفات - وقد كانوا أقرب تاريخيًّ

العربية - أن يسهبوا في الحديث عن تلك الصحيفة  ثقافات أخرى في الشرق الأدنى أكثر تقدمًا في فكرها السياسي من عرب الجزيرة 

من حيث مضمونها وصوغها في حال اعتقادهم أهميتها كنصّ من نصوص الإسلام المؤسسة. وقد أغفلت الأدبيات العربية الإسلامية 

الحديثة ذلك الغياب للصحيفة في المصنفات الإسلامية الوسيطة والمعاصرة، أو تغافلت عنه. فلا نجد إلا إشارات عابرةً لذلك الغياب في 

كتب الفقه والحديث، مثلً، على الرغم من "أهميتها التشريعية")10)).

إنّ غياب الصحيفة في المصنفات الباكرة والوسيطة قد يكون دليلً على شكّ مؤلفي تلك المصنفات في أصالتها التاريخية، بيد أنّ 

هذا يعدّ احتمالً واحدًا. والواقع أنّ أدلة أصالة الصحيفة التاريخية قد تكون أفضل من كثير من الأخبار التي اعتمدها مؤلفو المصنفات 

التاريخية الوسيطة مثلً، سواء كان ذلك من ناحية ورودها كاملةً في بعض المصنفات بأسانيد مختلفة في القوة وإن كانت الاختلافات في 

ا، أو من خلال النقد الداخلي لها من زاوية لغتها وأسلوبها ومحتواها)11)). المتن قليلةً نسبيًّ

الباكرة والوسيطة هو أنها لم تكن لها تلك  الاحتمال الآخر الذي قد يفسر غياب الاهتمام بالصحيفة في المصنفات الإسلامية 

إلى  أخرى  مرةً  ينقلنا  آخر  سؤال  ذلك  يفسر  وقد  والمعاصرين.  المحدثين  المسلمين  المفكرين  عند  بها  حظيت  التي  "التشريعية"  المكانة 

العصر الحديث، هو: لماذا اكتسبت صحيفة المدينة هذه الأهمية التشريعية في نظر المفكرين المسلمين في العصر الحديث؟ والواقع أنه 

لا يمكننا الإجابة عن هذا السؤال إلا من خلال فهم السياق الذي عاش فيه هؤلاء المفكرون، وهو سياق معروف، ويعترف بتأثيره 

كثير ممن دأبوا في إنكاره.

107 الصلابي، ص 332.

108 لا نلتفت كثيراً إلى مبالغات من قبيل أنّ الصحيفة "قد أطنب ]فيها[ المؤرخون والمستشرقون على مدار التاريخ الإسلامي"، انظر: محمد مسعد ياقوت "دستور المدينة: 

مفخرة الحضارة الإسلامية"، صيد الفوائد، على الرابط:
http://www.saaid.net/mohamed/234.htm;

وانظر: خلف، ص 31؛ وانظر أيضًا عبد الأمير عبد حسين دكسون "المستشرقون ووثيقة المدينة"، في الديرشوي، ص 193(، أو أنها حظيت "بهذا الرواج والذيوع والقبول الواسع 

النطاق بين المحدثين، وكتّاب السيرة، والفقهاء، والمؤرخين، والأوساط العلمية والفكرية في المجتمع الإسلامي" )ناصر، ص 3(. فقد رأينا أنّ الصحيفة لم تحظَ بأيّ حضور 

قريب من هذا الوصف في المصنفات الإسلامية الباكرة والوسيطة. كما أننا لا نلتفت إلى زعمٍ من قبيل أنّ الصحيفة قد "جسدت )...( في بعض بنودها ملامح السياسة الجنائية 

الحيدري، "السياسة  إبراهيم  الجنائية" )جمال  المبادئ  أروع  والتي تضمنت  القديمة والحديثة،  القوانين  والتي نهجت على منوالها  الكريم )ص(،  الرسول  اعتمدها  التي 

الجنائية في وثيقة المدينة"، في: زاهد، وثيقة المدينة، ص 131(. فصاحب الرأي نفسه لا يقدّم دراسةً تاريخيةً تأصيليةً معمقةً وموثقةً تدعم هذا الزعم.

109 العمري، ص 37.

110 بشأن هذا النقد، انظر، على سبيل المثال: العمري، ص 38 - 39؛ وانظر: شمس الدين، في الاجتماع السياسي، ص 310 - 327.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

84

فحين "اصطدم" بعض المسلمين بأفكار الحداثة الغربية في مناطق مختلفة من العالم الإسلامي خلال القرنين المنصرمين، ظهرت 

بتلك الأفكار وسعى لاستعارتها من دون أن يستشعر حاجةً إلى "تأصيلها"، في حين نظر فريق  الفريق الأول  بُهِر  ثلاث فرق منهم. 

آخر إليها بارتياب شديد على نحوٍ أفقده القدرة على محاولة فهمها. أمّا الفريق الثالث، فقد رحب ببعض تلك الأفكار وإن انقسم بنفسه 

إلى تيارين فرعيين. فرأي الفريق الأول هو أنّ استعارة بعض تلك الأفكار "المستحدثة" لا تمثّل تهديدًا لهوية المسلم إذا لم تناقض 

أيّ معتقد من معتقداته الأساسية. ويعتمد هذا التيار، أساسًا، على منهاجية فقهية في اختبار ذلك التناقض قائمة، أساسًا، على مبدأ أنّ 

"الأصل في الأشياء الإباحة"، أو أنّ "المسكوت عنه مباح". وفي المقابل، سعى التيار الثاني لإثبات أنّ كثيراً من تلك الأفكار ليس غريب 

عن الإسلام أصلً، وإنما هو متجذر في تراثه النظري والعملي. وفي سبيل إثبات ذلك، يعيد هذا التيار، معتمدًا على منهاجيات تاريخية 

"حديثة" متمثّلة بقراءة التاريخ في ضوء تلك الأفكار الحديثة نفسها التي يسعى لإثبات تأصلها في ذلك التاريخ.

أنهما الأقل وزنًا. وبحسب  يَعْنِ ذلك بالضرورة  الفريقين الأولين كانَا دائمًا الأقل عددًا، وإن لم  إنّ  القول، بصفة عامة،  يمكن 

الثاني  الفريق  تنتمي إلى  أو غير مسلمين. في حين  العلمانيين، مسلمين كانوا  المثقفين  الفريق الأول مجموعة  تنتمي إلى  ما هو شائع، 

التيارات الدينية الإسلامية، والسلفية منها خاصةً، على تعدّدها.

والمعاصرة،  المزاوجة بين الأصالة  إلى  الساعي  التجديدي"  "الفكر  تنوعًا، فيضم أصحاب  وربما  الثالث والأكثر عددًا  الفريق  أمّا 

الدينية. ويتكوّن  الدينية وغير  التعليمية  المؤسسات  والتراث والحداثة، من رجال دين ومثقفين وحركيين إسلاميين من متخرجين في 

هؤلاء في الأغلب من التيارين الفرعيين السابق ذكرهما. كما أنّ هذا الفريق الموسوم بـ "الفكر التجديدي" قد يضم طوائف من القوميين 

والعلمانيين الرافضين للخضوع لهيمنة الغرب الثقافية، والناظرين إلى الإسلام نظرة تتجاوز بعده الديني العقدي والعملي.

وينتمي أغلب المنضوين إلى الفريق الثالث إلى التيار الفرعي الثاني الذي يسعى للتأصيل الفكري للأفكار الحديثة. ولا نعدم وجود 

أفراد من السلفيين القادرين على فهم الأفكار الحديثة والتعامل معها بإيجابية. وهؤلاء ينتمون في الأغلب إلى التيار الفرعي الأول؛ إذ 

بعضًا منهم  التاريخي  التأصيل  أو مأثورات، وإن أغرت فكرة  أيّ نصوص  الحداثة على عدم تعارضها مع  يستند قبولهم لبعض أفكار 

أحيانًا. وفي كلتا الحالتين، فإنّ ذلك التيار هو الذي ظلّ يقوم بـ "التفتيش" في التراث الإسلامي الباكر بغية العثور على نصوص أو أخبار 

قد تدعم مشروعية بعض الأفكار الحديثة وتأصّلها دينيًا أو حضاريًا.

أثَّر السياق الذي تُقرأ فيه الصحيفة في العصر الحديث، إذن، في ما يقرؤه المفكرون المسلمون فيها. ويختلف ذلك السياق عن 

السياق الذي قُرئت فيه الصحيفة في العصور الإسلامية الباكرة والوسيطة. فلم يكن لمعاصري الوثيقة ومؤرخيها الأوُل أو اللاحقين تلك 

النظرة للدولة والمجتمع من حيث الإقليم، والسُلطة بأنواعها، والشعب، وما يرتبط بكل ذلك من مبادئ السيادة، والمواطنة، والعلاقات 

الدولية، وحقوق الإنسان، والتعدّدية الدينية والثقافية، وغيرها)11)). ولا نبالغ إذا قلنا إنّ شخصًا ما من معاصري الوثيقة ما كان ليفهم 

كثيراً ممّا يُكتب عنها الآن. وليس ذلك من جهة غرابة الألفاظ والمصطلحات فحسب، بل من جهة غرابة الأفكار نفسها التي تُعبّ عنها 

تلك الألفاظ والمصطلحات.

نسبتها إطلاقًا إلى  فإنه لا يمكن  المبدأ،  ناحية  للصحيفة مشروعةً من  الحديثة  القراءة  تلك  إن كانت  وفي جميع الأحوال، حتى 

و"مقصد  القارئ"،  "تفسير  بين  والقاطع  الواضح  التفريق  العلمية  الأمانة  بل  والتاريخانية  الموضوعية  تتطلب  أخرى،  بعبارة  التاريخ. 

111 لدراسة تفصيلية في هذا الشأن، انظر: الشعيبي.



85

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

المؤلف". وكما يرتبط هذا المقصد بسياق المؤلف، يرتبط التفسير بسياق القارئ بصفة عامة، وبالقدر الذي يستوعبه كلّ قارئ من ذلك 

السياق بحسب علمه وخبرته وثقافته بصفة خاصة.

إضافةً إلى تغير السياق، وهو التطور الأول المرتبط بالقراءة الإسلامية الحديثة لنص الصحيفة المعتمد الآن، يمكن إضافة تطور ثانٍ 

لحِق بالصحيفة نفسها في العقود الأخيرة. وقد رأينا أنّ أوّل ذكر لنص الصحيفة في مصدر تاريخي )سيرة رسول الله لابن إسحاق( كان 

النص الأطول الذي ينسب إليها، وأنّ ذلك النص ذُكر مرتين بعد ذلك على الأقل )عند ابن سيد الناس وابن كثير(. بيد أنّ إشارات أخرى 

إلى النص في المصنفات الباكرة والوسيطة تدل على أنه لم يكن ثابتًا على هيئته تلك. فبعض الإشارات إلى الصحيفة توحي باقتصارها على 

بعض ذلك النص الأطول، كما قد تدل إشارات أخرى على أنه كان هناك أكثر من صحيفة وأكثر من نص. وقد رأينا انعكاس كلّ ذلك 

في الأدبيات الإسلامية الحديثة التي اهتمت بأصالة الصحيفة التاريخية ومحتواها.

عمومًا، كان نص الصحيفة في قرون الإسلام الباكرة والوسيطة في حالة "ميوعة"، بمعنى أنه كان يزيد وينقص بحسب ما يصل 

كلّ مصنف، أو بحسب ما يُهتمّ بإيراده منه، أو ربما تغيرت بعض أجزائه إمّا عمدًا أو سهوًا كما هي الحال مع أيّ نص. والواقع أنّ نص 

الصحيفة قد مرّ بمرحلة ميوعة سابقة حين انتقل بطريق الرواية الشفهية حتى من دون محتوًى معيّ خلال النصف الأول من القرن 

الثاني الهجري )وهي الفترة التي كتب فيها ابن إسحاق سيرته(.

التي  المكتوبة  النصوص  بعكس  بها(،  الوثوق  يمكن  أنه لا  إطلاقًا  يعنى  )وهو ما لا  بامتياز  بـ "الميوعة"  الشفهية  الرواية  وتتسم 

تكتسب صفة الثبات ومن ثمّة تُؤسّس سلطتها كنص )إلا إذا تعرضت لتحريف أو تصحيف مقصود أو غير ذلك(. ويفسر ذلك حرص 

تزيد  كانت  الأحاديث  أنّ  بمعنى  بـ "الميوعة"؛  شفاهيًا  المنقول  النبوي  الحديث  اتسم  حين  في  القرآن.  كتابة  على  البداية  من  المسلمين 

أو تنقص، بحسب المكان والزمان وجهد رواة الحديث ونقاده وما إلى ذلك - حتى تمّ تقييده )أي تدوينه(، على نطاق واسع في نهايات 

القرن الثاني وخلال القرن الثالث الهجريين. وفي الوقت الراهن، أصبحت هناك مصنفات حديث "ثابتة" اكتسبت سُلطةً جعلتها المصدر 

ت بقدر كبير من تلك الميوعة التي اتسمت بها رواية الحديث في القرنين الأولين. الحصري للأحاديث الصحيحة، حدَّ

مرّ نص الصحيفة، إذن، بمرحلة ميوعة أولى انتهت بكتابته على نحوٍ معيّ )وهي الأطول( على يد ابن إسحاق في النصف الأول 

النص قد تدل على اختلاف في محتواه،  ثانية ظهرت فيها إشارات إلى  ثمّ تلت هذه المرحلة مرحلة ميوعة  الثاني الهجري.  القرن  من 

فضلً على اختلاف في فهم أوضاع كتابته، بل ربما أصالته. وانتهت هذه المرحلة من الميوعة بمرحلة اعتماد النص الأطول الذي رواه 

ابن إسحاق بوصفه نصّ الصحيفة الأصلي، سواء كان ذلك في المصنفات الوسيطة؛ كتاريخ ابن كثير مثلً، أو على الأخص، في المصنفات 

الحديثة؛ كـمجموعة الوثائق السياسية لعصر النبوة والخلافة الراشدة لحميد الله الذي زاد تقسيم النص إلى "مواد" كما تُقسم 

الوثائق الحديثة.

ولا عجب أنْ حَرِصَ هؤلاء المفكرون المسلمون المعاصرون الذين اهتموا بهذه النقطة على الحجاج في أنّ الصحيفة كانت "من أوّل الأمر 

ا، فلا يمكن توظيف الصحيفة في مشروع إثبات أصالة بعض الأفكار الحداثية في تاريخ  وثيقةً واحدةً بجميع بنودها")11)). وكان هذا التطور مهمًّ

الإسلام النظري والعملي من دون أن يكون لها نص ثابت، وكلّما زاد ذلك النص طولً وتنوعًا، زادت فائدته في هذا السياق.

وأخيراً، قد يكون التطور الثالث والأكبر الذي حدث للصحيفة هو تصنيفها على أنها وثيقة "قانونية". والواقع أنّ مثل هذا التصنيف 

لم يكن معروفًا أيضًا في قرون الإسلام الباكرة والوسيطة. ولا يعنى هذا بالطبع أنه لم يجرِ النظر إلى بعض النصوص على أنها أقرب إلى 

112 على سبيل المثال، انظر: العيساوي، ص 37 - 42.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

86

الفقه، أو التاريخ، أو غير ذلك. بيد أنّ ذلك لا يعني أن تلك النصوص تعرضت لذلك التصنيف )القانوني، والسياسي، والاجتماعي.. إلخ(. 

فهذا التصنيف أيضًا حديث.

ي تصنيف الصحيفة على أنها نص قانوني دستوري إلى حتمية قراءة أمور تشريعية فيها. ومرةً أخرى، نؤكّد أنه لا يمكن لنا  ويؤدِّ

رفض مشروعية تلك القراءة من ناحية المبدأ، ولكننا نصّر، من منظور تاريخي بحت، على تأكيد أنّ تلك القراءة لا تعتمد على ما يقوله 

النص نفسه )إذا افترضنا جدلً أنّ هناك "ما يقوله النص نفسه"(، بل تعتمد، أساسًا، على ما نعرفه نحن، قرَّاء النص. فأهمية الوثيقة 

الأهمية  ليست  أخرى،  وبعبارة  القرون.  الحال عبر  بطبيعة  قد تطورت  التشريع، وهي فكرة  معيّنة عن  التشريعية تفترض وجود فكرة 

التشريعية للصحيفة، أو أيّ نص آخر، ثابتة، لأنها لا تقوم على النص فقط، بل هي متغيرة، لأنها تقوم على متغير؛ أي السياق الذي تُقرأ 

فيه ومعرفة القارئ نفسه بذلك السياق، وهي المعرفة التي تُحدد له اهتمامات معيّنةً وتفرض عليه تحيزات بعينها.

والواقع أنّ بعض المفكرين المسلمين في العصر الحديث يصرح بما يؤيّد جانبًا أو آخر من هذا التحليل. على سبيل المثال. ويصرح محمد 

كمال إمام أنّ حديثه عن حقّ المواطنة في الصحيفة هو قراءة "معاصرة")11)). في حين يقول عكاشة أنّ الصحيفة "تضمنت في بنودها القواعد 

الأساسية لقيام أيّ دولة"، إلا أنه يلاحظ في الوقت نفسه "بساطتها وعدم تكلفها"، وهو ما يعكس الطبيعة البسيطة للمجتمع نفسه التي 

ظهرت فيه)11)). ويصرح مفكر ثالث بأنّ مبادئ الصحيفة قد "مثلت معالم على درب تطور وتقدم وتحرر وتحضر إنسان ذلك العصر")11)).

وعلى الرغم من كلّ ذلك، يغفل أغلب، المفكرين المسلمين المعاصرين، حقائق مهمةً، منها أنّ بعض نصوص الوثيقة قد نُسخت 

شرعًا وفعلً؛ فلم يعُد للمشركين، على سبيل المثال، حقّ في الوجود في الدولة الإسلامية بحسب مصنفات الفقه، ولم يعُد لليهود والنصارى 

بقاء فيها إلا بوصفهم ذميين يدفعون الجزية)11)). كما أنّ هناك فقرات في الوثيقة تناقض بوضوح ما يسعى كثير من المفكرين المسلمين 

كافر  مؤمنًا في  مؤمن  يقتل  هو: "ولا  ذلك  دالّ على  مثال  أبرز  يكون  وقد  المواطنة.  لفكرة  مفهوم حديث  أيّ  عن  فيها، فضلً  لقراءته 

ولا ينصر كافراً على مؤمن")11))، وهو ما يعني، بحسب مفكر واحد أكّد ذلك، أنّ الرسول لم يُعطِ المشركين "حقوق المسلمين ومكانتهم" 

بنود الصحيفة )بافتراض "نص ابن إسحاق"(  إنّ  القول  الكافر")11)). وقد ذهب مفكران إلى  إنّ "دم المؤمن لا يكافئ دم  إذ  نفسها؛ 

المرتبطة باليهود جاءت للتضييق عليهم اتقاءً لمكرهم، وليس لدمجهم في المجتمع الجديد، كما هو شائع)11)).

113 إمام.

114 عكاشة، ص 155.

إنّ "وضعه  القول  العدد من  يمنع ذلك اعتراف محرري  الدراسة(. ولكن لا  النص من عمل مؤلف هذه  أنّ  )نؤكّد   178 المدينة"، ص  النبي في  115 "وثيقة دستور دولة 

وصياغته ]كانَا[ ثمرةً لمشاورة الرسول"، ص 178.

116 وقد أشار إلى هذه النقطة، في ما نعلم، مفكر مسلم واحد )انظر الديرشوي، ص 17 - 18(. والواقع أنّ كلمة "المشركين" لا تظهر أصلً في الصحيفة، ولا يُتصور أن 

يوافق "الوثنيون" على الإشارة إليهم بالـ "مشركين". ويبدو أنّ شمول الصحيفة لهم قد تمّ استنتاجه من الإشارة إلى بعض القبائل التي أسلمت لاحقًا )أدين بهذه الملاحظة 

إلى الأستاذ جمال باروت، وهو يرى أنه يمكن التحقق من هذا الأمر من خلال تتبع تاريخ إسلام تلك القبائل(.

117 هذه هي المادة الرابعة عشرة، بحسب ترقيم حميد الله لبنود الصحيفة )انظر حميد الله، ص 60(. ومن الغريب أن يذكر عبد الأمير كاظم زاهد هذه النقطة، من دون 

تعليق عليها، من حيث أثرها في فكرة "المواطنة" في الصحيفة. ويذكر زاهد هذه النقطة ضمن حديثه عن صلة بعض بنود الصحيفة بقضايا فقهية جدالية )وهي ألّ يقتل مسلم 

بكافر، واعتراف اليهود والمشركين والمنافقين، بصفتهم موقعين على الوثيقة، بأنّ المؤمنين "أحسن هديًا وأقوم" كما تنص المادة 20 منها، وأخيراً إعطاء الوثيقة للمسلمين حقّ 

استرجاع أموالهم التي صادرها القرشيون المشركون(. انظر، زاهد، "المفاهيم الحضارية.."، ص 126 - 127. ومن الغريب، في هذا السياق، أن يبرر أحد المشاركين في المؤتمر 

نفسه الأمر قائلً: "جاء البند 14 من الوثيقة ليجسد مسألةً مهمةً ألا وهي عدم جواز قتل المؤمن بسبب كافر، فالأصل أنه لا يجوز القتل بدون وجه حقّ، فإنْ حصل فإنه يُعد 

جريمة عقوبتها القصاص، وبذلك فإذا كان القتل بسبب كافر فإنه يعد قتلا بدون وجه حقّ"، الحيدري، ص 142. وهذا هو الباحث نفسه الذي يزعم أنّ الوثيقة "نهجت على 

منوالها القوانين القديمة والحديثة والتي تضمنت أروع المبادئ الجنائية" )الحيدري، ص 131(.

118 العلي، ص 59.

119 مرجان ومحمد. وتقول الباحثتان، "ولكي يأمن ]الرسول[ خطرهم خصص لهم العديد من الفقرات الخاصة بهم ]في الصحيفة["، ص 161. وتقولان أيضًا، "وتجسيدًا 

لأفكاره ]أي الرسول[ التي من أجلها سنّ )ص( هذا الدستور، الذي مفاده أنْ يكرس السلطة في المدينة بيده ويأمن غائلة اليهود، أراد أن يعدّ على اليهود أنفاسهم حتى في 



87

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

خاتمة

يمكن النظر إلى تاريخ نص صحيفة المدينة على أنه مثال جيّد لعملية صناعة النصوص المؤسسة، وهي عملية تبدأ بخلق نص مادي 

مكتوب، له أوّل وله آخر، لا يزيد ولا ينقص، ثمّ تنتهي بتحليل النص. وفي هذا السياق، قد يضيع النص الأصلي تمامًا، سواء من ناحية 

محتواه أو معناه. كما يضيع سياق النص في عملية لا تعبأ بالتأريخ له بقدر ما تسعى لتوظيفه توظيفًا معينًا. وهكذا يضيع صاحب النص 

أيضًا، فلا يبقى إلا القارئ، فهو الذي يولد من موت المؤلف، بعبارة رولان بارت Roland Barthes، وربما من ضياع النص نفسه أيضًا. 

والقارئ ابن سياقه الخاص، ذلك السياق الذي يفرض عليه عددا لامتناهيًا من التصورات المراوغة، التي ما يلبث أن يمسك بتلابيب 

بعضها حتى تكشف له عن غيرها.

بعبارة أخرى، نحن نقرأ في التاريخ ما نريد أن نقرأه، ونرى في النصوص ما نريد أن نراه. وإنّ ما نريد أن نقرأه أو نراه لا نحدده نحن 

فقط، بل يُحدده لنا واقعنا وسياقنا. هذا شأن القراءة في كلّ وقت، ولكنه يكون أظهر ما يكون حين تكون القراءة في واقع لا يمتلك فيه 

القارئ قدراً كبيراً من التأثير. 

مسألة الخروج من المدينة أو الدخول إليها"، ص 165.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

88

الملاحق

ملحق: نص صحيفة المدينة بحسب محمد بن إسحاق وتقسيم محمد حميد الله)12))

11 هذا كتاب من محمد النبي بين المؤمنين والمسلمين من قريش و]أهل يثرب[ ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم..

22 أنهم أمة واحدة من دون الناس..

33 المهاجرون من قريش على ربعتهم يتعاقلون بينهم وهم يفدون عانيهم بالمعروف والقسط بين المؤمنين..

44 وبنو عوف على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين..

55 وبنو الحارث ]بن الخزرج[ على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين..

66 وبنو ساعدة على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين..

77 وبنو جشم على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين..

88 وبنو النجار على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين..

99 وبنو عمرو بن عوف على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين..

وبنو النبيت على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.1010

وبنو الأوس على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكلّ طائفة تفدي عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين.1111

وأنّ المؤمنين لا يتركون مفرحًا بينهم أن يعطوه بالمعروف في فداء أو عقل.1212

ب. وأن لا يحالف مؤمن مولى مؤمن دونه.1212

وأنّ المؤمنين المتقين على من بغى منهم أو ابتغى دسيعة ظلم أو إثمًا أو عدوانًا أو فسادًا بين المؤمنين، وأنّ أيديهم عليه جميعًا 1313

ولو كان ولد أحدهم.

ولا يقتل مؤمن مؤمنًا في كافر ولا ينصر كافرًا على مؤمن.1414

وأنّ ذمة الله واحدة يجير عليهم أدناهم، وأنّ المؤمنين بعضهم موالي بعض دون الناس.1515

وأنه من تبعنا من يهود فإنّ له النصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصر عليهم.1616

وأنّ سلم المؤمنين واحدة لا يسالم مؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعدل بينهم.1717

وأنّ كلّ غازية غزت معنا يعقب بعضها بعضًا.1818

وأنّ المؤمنين يُبيء بعضهم على بعض بما نال دماءهم في سبيل الله.1919

120 حميد الله، ص 59 - 62.



89

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

وأنّ المؤمنين المتقين على أحسن هدًى وأقومه.2020

ب.  وأنه لا يجير مشرك مالً لقريش ولا نفسًا ولا يحول دونه على مؤمن.2020

وأنه من اعتبط مؤمنًا قتلً عن بينة فإنه قَوَدٌ به إلا أن يرضى ولي المقتول وأنّ المؤمنين عليه كافةً ولا يحلّ لهم إلا قيام عليه.2121

وأنه لا يحلّ لمؤمن أقر بما في هذه الصحيفة وآمن بالله واليوم الآخر أن ينصر محدثًا أو يؤويه وأنّ من نصره أو آواه فإنّ عليه 2222

لعنة الله وعضبه يوم القيامة ولا يؤخذ منه صرف ولا عدل.

وأنكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإنّ مرده إلى الله وإلى محمد.2323

وأنّ اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين.2424

وأنّ يهود بني عوف أمة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، مواليهم وأنفسهم إلا من ظلم وأثم فإنه لا يوتغ إلا نفسه 2525

وأهل بيته.

وأنّ ليهود بني النجار مثل ما ليهود بني عوف.2626

وأنّ ليهود بني الحارث مثل ما ليهود بني عوف.2727

وأنّ ليهود بني ساعدة مثل ما ليهود بني عوف.2828

وأنّ ليهود بني جشم مثل ما ليهود بني عوف.2929

وأنّ ليهود بني الأوس مثل ما ليهود بني عوف.3030

وأنّ ليهود بني ثعلبة مثل ما ليهود بني عوف، إلا من ظلم وأثم فإنه لا يوتغ إلا نفسه وأهل بيته.3131

وأنّ جفنة بطن من ثعلبة كأنفسهم.3232

وأنّ لبني الشطيبة مثل ما ليهود بني عوف، وأنّ البر دون الإثم.3333

وأنّ موالي ثعلبة كأنفسهم.3434

وأنّ بطانة يهود كأنفسهم.3535

وأنه لا يخرج منهم أحد إلا بإذن محمد.3636

ب.  وأنه لا ينحجز على ثأر جرح، وأنه من فتك فبنفسه وأهل بيته إلا من ظلم وأنّ الله على أبرّ هذا.3636

النصح 3737 بينهم  وأنّ  الصحيفة،  هذه  أهل  حارب  من  على  النصر  بينهم  وأنّ  نفقتهم،  المسلمين  وعلى  نفقتهم  اليهود  على  وأنّ 

والنصيحة والبر دون الإثم.

ب.  وأنه لا يأثم امرؤ بحليفه، وأنّ النصر للمظلوم.3737

وأنّ اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين.3838

وأنّ يثرب حرام جوفها لأهل هذه الصحيفة.3939



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

90

وأنّ الجار كالنفس غير مضار ولا آثم.4040

وأنه لا تُجار حرمة إلا بإذن أهلها.4141

وأنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يخاف فساده، فإنّ مرده إلى الله وإلى محمد رسول الله، وأنّ الله على 4242

أتقى ما في هذه الصحيفة وأبره.

وأنه لا تُجار قريش ولا من نصرها.4343

وأنّ بينهم النصر على من دهم يثرب.4444

المؤمنين 4545 على  لهم  فإنه  ذلك،  مثل  إلى  دعوا  إذا  وأنهم  ويلبسونه،  يصالحونه  فإنهم  ويلبسونه  يصالحونه  صلح  إلى  دعوا  وإذا 

إلا من حارب في الدين.

ب. على كلّ أناس حصتهم من جانبهم الذي قبلهم.4545

وأنّ يهود الأوس مواليهم وأنفسهم على مثل ما لأهل هذه الصحيفة من البر المحض من أهل هذه الصحيفة، وأنّ البر دون 4646

الإثم لا يكسب كاسب إلا على نفسه، وأنّ الله على أصدق ما في هذه الصحيفة وأبره.

وأنه لا يحول هذا الكتاب دون ظالم أو آثم، وأنه من خرج آمن ومن قعد آمن بالمدينة إلا من ظلم وأثم، وأنّ الله جار لمن برّ 4747

واتقى ومحمد رسول الله.



91

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

قائمة المصادر والمراجع

• "وثيقة دستور دولة النبي في المدينة". مجلة حوار، المجلد الأول، العدد 4 )1987(.	

• ابن أبي خيثمة، أبو بكر أحمد. التاريخ الكبير. المجلد 4، القاهرة: الفاروق الحديثة للطباعة والنشر، 2004.	

• ابن الأثير، عز الدين. أسد الغابة في معرفة الصحابة، بيروت: دار الكتب العلمية، د. ت.	

• ابن الصلاح، أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن. مقدمة ابن الصلاح ومحاسن الاصطلاح. القاهرة: دار المعارف، 1989.	

• ابن زنجويه، حميد. كتاب الأموال، الرياض: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، 1986.	

• ابن سعد، محمد. الطبقات الكبرى، القاهرة: مكتبة الخانجي، 2001.	

• ابن سليمان، مقاتل. تفسير مقاتل بن سليمان، بيروت: دار الكتب العلمية، 2003.	

• ابن سيد الناس، أبو الفتح محمد. عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسير، المدينة المنورة/ دمشق/ بيروت: مكتبة دار التراث/ 	

دار ابن كثير، د. ت.

• ابن شبة، أبو زيد عمر. أخبار المدينة المنورة، بريدة: دار العليان، د. ت.	

• ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله بن محمد. الاستيعاب في أسماء الأصحاب، بيروت: دار الفكر، 2006.	

• ابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر. أحكام أهل الذمة، الدمام: دار رمادي للنشر، 1997.	

• ابن كثير، عماد الدين إسماعيل. البداية والنهاية، الرياض/عمان: بيت الأفكار الدولية، د. ت.	

• ابن هشام، عبد الملك. السيرة النبوية، بيروت: دار الكتاب العربي، 1990.	

• إمام، محمد كمال. "حق المواطنة: قراءة معاصرة في دستور المدينة"، مجلة المسلم المعاصر، العدد 84 )1997(.	

• البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل. صحيح البخاري، دمشق/ بيروت: دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع، 2002.	

• البيهقي، أبو بكر أحمد. السنن الكبرى، بيروت: دار الكتب العلمية، 2003.	

• العدد 110 	 الأمة،  كتاب  سلسلة  الشعيبي،  قائد  لأحمد  والدلالة  المضمون  المدينة:  وثيقة  لكتاب  "تقديم"  عبيد.  عمر  حسنة، 

.)2006 - 2005(

• حميد الله، محمد. مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة، بيروت: دار النفائس، 1985.	

• الذهبي، شمس الدين. سير أعلام النبلاء، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1996.	

• ــــــــــــــــــــــــــــ . ميزان الاعتدال في نقد الرجال، دمشق: دار الرسالة العالمية، 2009.	

• زاهد، عبد الأمير كاظم )تقديم وإعداد(. وثيقة المدينة: دراسات في التأصيل الدستوري في الإسلام، سلسلة الدراسات الحضارية، 	

بيروت: مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، 2014.



كانون الثاني / يناير 2016العدد  3

92

• السرخسي، أبو بكر محمد بن أحمد بن أبي سهل. شرح كتاب السير الكبير لمحمد بن الحسن الشيباني، بيروت: دار الكتب العلمية، 1997.	

• الشاهين، محمد عمر أحمد. "تنظيمات الرسول )ص( في المدينة المنورة"، آداب الرافدين، العدد 52 )2008(.	

• الشعيبي، أحمد قائد. وثيقة المدينة: المضمون والدلالة، سلسلة كتاب الأمة، العدد 110 )2005 - 2006(.	

• الجامعية 	 المؤسسة  والنشر/  للدراسات  الدولية  المؤسسة  بيروت:  الإسلامي،  السياسي  الاجتماع  في  مهدي.  محمد  الدين،  شمس 

للدراسات والنشر والتوزيع، 1992.

• ــــــــــــــــــــــــــــ . نظام الحكم والإدارة في الإسلام، بيروت: المؤسسة الدولية للدراسات والنشر والمؤسسة الجامعية للدراسات 	

والنشر والتوزيع، 1991.

• الصلابي، علي محمد. السيرة النبوية: عرض وقائع وتحليل أحداث، بيروت: دار المعرفة، 2008.	

• عبد اللطيف، سامر مؤيد، وجواد، عدنان هاشم. "التعددية السياسية في وثيقة المدينة المنورة"، مجلة رسالة الحقوق، العدد 2 )2012(.	

• الدارة، 	 الدستور"،  المؤاخاة..  المسجد..  )ص(:  الرسول  عهد  في  المدينة  في  الإسلامية  "الأدلة  حنفي.  رجاء  محمد  المتجلي،  عبد 

العدد 4 )1991(.

• عدلاوي، علي. "أسس التعايش السلمي في ضوء وثيقة المدينة المنورة"، مجلة أنسنة للبحوث والدراسات. العدد الأول )2010(.	

• عفيفي، محمد الصادق. المجتمع الإسلامي وأصول الحكم، القاهرة: دار الاعتصام، 1980.	

• عكاشة، محمود. تاريخ الحكم في الإسلام: دراسة في مفهوم الحكم وتطوره، القاهرة: مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، 2002.	

• علوان، علي محمد. "الوحدة الوطنية من المنظور الإسلامي"، دراسات مجتمعية، العدد 8 )2011(.	

• العلي، صالح أحمد. "تنظيمات الرسول الإدارية في المدينة"، مجلة المجمع العلمي العراقي. المجلد 17 )1969(.	

• العمري، أكرم ضياء. "إعلان دستور المدينة )المعاهدة("، مجلة هدي الإسلام، المجلد 50، العدد الأول )2006(.	

• الخليج، 	 لدول  العربي  التربية  مكتب  الإسلامية،  النظم  ندوة  أعمال  النبوية"،  والشورى  المدينة  "دستور  سليم.  محمد  العوا، 

الرياض، 1987.

• العيساوي، جاسم محمد راشد. الوثيقة النبوية والأحكام الشرعية المستفادة منها، الشارقة: مكتبة الصحابة، 2006.	

• الغزالي، محمد. فقه السيرة، القاهرة: دار الشروق، 2000.	

• القاسم بن سلام، أبو عبيد. كتاب الأموال. المنصورة/ الرياض: دار الهدي النبوي للنشر والتوزيع/ دار الفضيلة للنشر والتوزيع، 2007.	

• القاسمي، ظافر. نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي، بيروت: دار النفائس، د. ت.	

• الديمقراطية والتعددية والمرأة وغير 	 الدولة في الإسلام: مكانتها.. معالمها.. طبيعتها.. موقفها من  من فقه  القرضاوي، يوسف. 

المسلمين، القاهرة: دار الشروق، 2001.

• ناصر، علي. "المعاهدات في الإسلام: دستور المدينة نموذجًا"، الوحدة الإسلامية، العدد 130 )2012(.	



93

دراســات دستور المدينة: قراءة في تاريخ نص

• هويدي، فهمي. مواطنون لا ذميون، القاهرة: دار الشروق، 1990.	

• هيكل، محمد حسين. حياة محمد، القاهرة: مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، 2014.	

• الواقدي، أبو عبد الله محمد بن عمر. كتاب المغازي، الرياض: دار عالم الكتب، 1984.	

• وثيقة المدينة: دراسات في التأصيل الدستوري في الإسلام، سلسلة الدراسات الحضارية، بيروت: مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، 2014.	


