
أستاذ باحث في التاريخ الديني وأنثروبولوجيا الدين في الجنوب المغربي، أكادير، المغرب. 	*
Researcher in Religious History and the Anthropology of Religion in southern Morocco.

تعُدّ مؤسســة "ئنفــاس" واحدةً من المؤسســات التي ســاهمت في التدبير الاجتماعــي والقانوني للمجتمعــات القبلية 
المغربية بخاصة قبل الحماية )1912(. وتســتمد هذه المجتمعات مشروعيتها من الألواح التي ســاهم في وضعها فقهاء 
مالكيون عايشوا اضطرابات ساكنة الجبال التي لا تنالها أحكام المخزن المركزي. وتعُدّ إداوتنان القبيلة السوسية المغربية، 
موضوع هذه المســاهمة، واحدةً منها. وإذا كان المخزن يســعى عبر قنواته - من عمالٍ وباشــوات وقواد وشيوخ - لفرض 
هيمنتــه عــى مجموع البــاد وتطويع العبــاد، فإنّ البلاد النائيــة كإداوتنان، ومن خلال مؤسســة ئنفــاس، اضطرت المخزن 
إلى قبول تنازلات تنقص من حدة قوّته الإدماجية، مما يطوّعه للســاح لها بتنظيم نفســها بنفســها من خلال مؤسساتها 
المحلية، وهو ما يفيد بقاءها تارةً صامدةً، بوصفها مؤسساتٍ تاريخيةً، وتارةً أخرى مهمشةً بحسب نوع الأحداث وقوتها.

كلمات مفتاحية: مؤسسة ئنفلاس، القبيلة، إداوتنان، المخزن، المغرب.

The Amazigh institution of the Inafless was a significant factor in the social and legal acclimation of Moroccans 
living in traditional tribal societies prior to the French Protectorate (1912). These were judicial institutions whose 
authority rested on a set of by-laws formulated by Sunni Muslim jurisprudents of the Maleki school who lived 
alongside the mountain-dwelling Amazigh tribesmen who were free of the rule of the central authorities 
(the Makhzen in Rabat). The Idawtanan tribe, whose territory lies in the Sous region of Morocco, provides 
the compelling case study subject for this paper. While the Makhzen attempted to utilize of the Inafless and other 
instruments of traditional Amazigh tribal authority to unify the territory under its rule, repeated compromises 
which ultimately curtailed the Sultan’s power were inevitable. Thus, the intensity of the deliberate assimilation 
of the Amazigh was curtailed, resulting in the ability of rural tribal groups to self-government. Depending 
on the nature and urgency of events at any given time, traditional Amazigh structures were strong and unshakeable, 
established organs or weak and marginalized. The final equilibrium saw the traditional Amazigh justice system 
thrive off of the relative weakness of the Makhzen in the periphery. 

Keywords: Enflass, the tribe, Makhzen, Morocco.

وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها
قبيلة إداوتنان نموذجًا

The Functions of the Traditional Amazigh Inafless Council 
before the French Protectorate of Morocco
The Case of the Idawtanan Tribe

 *Rabii Rachidi   |   ربيع رشيدي

115



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

116

مقدمة

كانت  التي  تلك  أو  المخزنية)))،  تنالها الأحكام  لم تكن  التي  النائية  المناطق  المخزن))) في  اللَّغط حول مؤسسة حلَّت محل  كثر 

رت لذلك  منيعةً ومحصنةً تضاريسيًا؛ فبفعل العامل الطبيعي استطاعت هذه القبائل البقاء بعيدًا عن "جور المخزن الدخيل"، كما نظَّ

القبائل  القبلية وأعرافها المتوارثة. فقد ارتأى عددٌ من أعيان بعض  الثقافية  السوسيولوجيا الكولونيالية، أو من خلال الخصوصيات 

بالدرجة  الداخلي"  "الأمن  على  للحفاظ  تسعى  "عرفية"  مؤسسة  إبداع  خلال  من  والجماعة  الآخر  مع  علاقتهم  في  أمورهم  تنظيم 

الأولى، وزجر الخارجين عن منطوق "النص العرفي" أو المخلّين به، فكانت هذه المؤسسة سابقةً من نوعها في المجتمع الأمازيغي؛ إذ 

ما  "البقاء للأقوى"، وهو  لقاعدة  وفقًا  والتناحر  بالتطاحن  التي كانت تحلّ مشاكلها  المجتمعات الأخرى  لها نظيراً موازيًا في  لا نجد 

ظل يفسر مسلّمةً آمن بها المغاربة، كون أهل المغرب كانوا ولا يزالون يجنحون إلى السلم أكثر منه إلى الحرب. وفي هذا السياق تأتي 

هذه المساهمة لتتناول مؤسسة "ئِنْفْلَسْ"))) التي ساهمت في التدبير "القانوني" للمجتمع المغربي من خلال حل مشاكل الناس وزجر 

المخزن  معنويًا" عن سلطة  مثّلت"استقلالً  إنّها  القول  المؤسسة؛ فهناك من ذهب إلى حد  ولقد قيل كلام كثير عن هذه  المخالفين. 

تَسُدْ"  قْ  الذي كان راكدًا في المركز)))، ولعلّ هدفهم كان سياسيًا أكثر منه موضوعيًا. فهذه الأطروحة إنما استُغلت لتمرير طرح "فرِّ

ساكنة  إرادة  عن  للتعبير  استثنائية  تاريخية  ظرفية  في  تأسست  المؤسسة  كون  إلى  آخرون  ويذهب   .(((  1930 عام  ظهير  ترجمها  التي 

لةً حل مشاكلها بواسطة مؤسساتها الاجتماعية )الأعيان، والشيوخ، والفقهاء...(  كانت لا تنالها الأحكام السلطانية "الجائرة"، مُفَضِّ

الذين حكموا سوس خلال فترة  "حَاحَا")))  قواد  بالنسبة إلى  الحال  المعيَّنين بظهائر سلطانية، كما هي  بعيدًا عن تدخل "الأجانب" 

.)1894 المولى الحسن )1873 - 

في هذا السياق تحاول هذه الدراسة إماطة اللثام عن بعض الأدوار السوسيو-اقتصادية والسياسية لبعض مؤسسات التنظيم القبلي 

للمجتمع المغربي ما قبل فرض الحماية بتاريخ 30 آذار/ مارس 1912 التي ساهمت في ضبط الأمن، وتدبير القبيلة سياسيًا واجتماعيًا واقتصاديًا؛ 

فقد تعددت مؤسسات القبيلة التي سهرت على تدبير أمور سوس، في استقلالية تامة عن "سلطة المخزن" التي كانت شاغرةً في هذه المناطق، 

بل كانت تُخضعها إخضاعًا مؤقتًا وموسميًا، وفي بعض الأحيان تفوّض لها القيام بمهمات لا يقوم بها إلا "القواد" و"إمِْغَارنْْ"، مثل جمع 

اد" و"باشوات" و"عمال" و"قضاة". وللمزيد من التوضيح  1 سنستعمل كلمة المخزن في هذه الورقة بمفهومها العام للدلالة على "السلطان" وحاشيته وممثليه من "قُوَّ

بخصوص مفهوم المخزن، نحيل القارئ على الدراسات التالية: مصطفى الشابي، النخبة المخزنية في مغرب القرن التاسع عشر، سلسلة رسائل وأطروحات، رقم 26 )الرباط: 

منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، 1995(؛ محمد الطوزي، الملكية والإسلام السياسي في المغرب، ترجمة محمد حاتمي وخالد شكراوي، مراجعة عبد الرحيم 

بنحادة )الدار البيضاء: نشر الفنك، 1999(، ص 31 - 40؛ جون واتربوري، أمير المؤمنين: الملكية والنخبة السياسية المغربية، )معرب(، ط 3 )الرباط: مؤسسة الغني للنشر/ 

 )1988 السلطة والمؤسسات السياسية في مغرب الأمس واليوم )الدار البيضاء: مكتبة بروفانس،  75 - 110؛ عبد اللطيف أكنوش،  2013(، ص  السحب/ دار أبي رقراق، 

ص 106 - 114؛ هند الوالي عروب، "المخزن في الثقافة السياسية المغربية"، بحث لنيل دبلوم الدراسات العليا المعمقة، إشراف عبد اللطيف حسني، جامعة محمد الخامس للعلوم 

القانونية والاجتماعية والاقتصادية، الرباط-أكدال، )2003(؛
Rachida Cherifi, Le Mekhezen politique au Maroc: Hier et aujourd’hui (Casablanca: Afrique orient, 1988), pp. 17 - 25.

القبائل التي لم تكن تنالها الأحكام المخزنية بشهادة المولى الحسن الأول )1873 - 1894( نفسه بحيث أشار إلى ذلك صراحةً في إحدى  2 تُعدّ قبيلة إداوتنان واحدةً من 

مراسلاته إلى نائبه كما سنستعرضها لاحقًا.

3 ئِنْفْلَسْ مفرده أَنْفْلُوسْ، وهي الكلمة نفسها التي ينطقها )التْواركْْ( وتعني الإنسان الثقة، انظر: صدقي علي أزايكو، نماذج من أسماء الأعلام الجغرافية والبشرية 

المغربية، سلسلة الدراسات والأطروحات، رقم 1 )المغرب: منشورات المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، 2004(، ص 129.

4 بخاصة في العواصم التقليدية )مراكش، وفاس، ومكناس، ورباط الفتح(.

يُقرأ "الظهير البربري" في سياقه التاريخي العام، بعيدًا عمّا روّج له أقطاب الحركة الوطنية، كما يجب تحليل مكوناته وبنوده تحليلً موضوعيًا، بعيدًا عن  5 يجب أن 

التعصب للطرح الكولونيالي والنزعة "العرقية الشوفينية".  

6 مجموعة قبلية حدودها بين قبيلة إداوتنان ومدينة الصويرة.



117

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

تْيب)))، أو تدبير توزيع المياه في مناطق الخصاصة، مع العلم أنّ المخزن وضع شرطين أساسين لتقلد  الأعشار أو جبي ضرائب المكوس)))، والتَّ

هذه المهمات)))؛ أولهما الانتماء إلى مؤسسة دينية بوصفها زاويةً مواليةً للمخزن)1)) أو إلى مؤسستي الفقهاء والشرفاء)1)). وثانيهما الوجاهة 

داخل القبيلة. وفي حال غاب هذان العنصران يعيّ المخزن قائدًا يختاره من المنطقة أو من الخارج بظهيٍر شريف.

في هذا الإطار تحاول هذه الدراسة الإجابة عن مجموعة من التساؤلات، من قبيل: ما هي الأصول التاريخية لمؤسسة ئنفلاس؟ وما 

هو السياق التاريخي الذي ظهرت فيه؟ ومن أضفى عليها الشرعية؟ وما هي مبررات شرعنة هذه المؤسسة ودواعيها؟ وماذا عن التنظيم 

الاجتماعي في سوس التي قال عنها الناصري: "لم ينكحها المخزن مدةً من السنين تنيف على عدد الستين")1))؟ وماذا عن مؤسسات 

م شؤونها العامة إلى حدود فترة حكم السلطان الحسن الأول؟ التنظيم و"الضبط" الاجتماعي في قبيلة إداوتنان)1))؟ وكيف كانت تُنظِّ

مؤسسة ئنفلاس)1)) بين الشرع والعرف

ساهمت الفتوى بدور مهم في تنظيم الحياة الاجتماعية للبادية المغربية، بخاصة في المناطق التي تقع بعيدًا عن سلطة المخزن)1))، وفي الوقت 

7 بعد هزيمة المغرب في حرب تطوان أمام الإسبان )1859 / 1860(، فرضت إسبانيا شروطًا للخروج من المدينة المحتلة، ومن بينها إلزام المغرب بدفع غرامة مالية أفرغت خزينة الدولة 
)20 مليون ريال مغربي/ 100 مليون بسيطة إسبانية(. وبما أنّ المغرب كان في أمسّ الحاجة إلى دخول قارة لأداء هذه الضريبة، فإنّه فوَّت أمر الجباية إلى القواد والشرفاء ومؤسسات ئنفلاس 

مقابل دفعهم لمقدار مالي مسبق، انظر: جرمان عياش، "الأزمة المالية لحرب تطوان"، في: دراسات في تاريخ المغرب )الرباط: الشركة المغربية للناشرين المتحدين، 1986(، ص 79 - 120.

العزيز )1900 - 1906( وكانت  أبَّاحمادْ )1894 - 1900( والمولى عبد  8 فُرضت ضريبة الترتيب على جميع فئات المجتمع المغربي وذلك خلال فترة المولى الحسن والحاجب 

وْقِير  سببًا في توتر العلاقة بين الحاكم والرعية؛ لأنّها كانت مجانبةً للشرع في شقها المتعلق بمكوس الأبواب، وتمس بـ "الامتيازات التقليدية" للخاصة التي أقرتها ظهائر التَّ

والاحترام منذ العهد السعدي )إعفاء الشرفاء، وشيوخ الزوايا، والعلماء، والقضاة، والقواد(، يراجع بشأن موضوع ضريبة الترتيب والمخزن: الطيب بياض، المخزن والضريبة 

والاستعمار: ضريبة الترتيب 1880 / 1915 )الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2011(؛ خالد طحطح، ضريبة الترتيب بين المعونة والمكس )الرباط: منشورات الزمن، 2016(. 

اتْ" )قبائل سوس الأدنى(، وهو شبه مغيّب في المناطق  9 لا يمكن تعميم هذه القاعدة في المجتمع السوسي، فحضور المخزن كان قويًا في المناطق الخاضعة لنفوذ حلف "تَحْكَّ
ازْرْوَالْتي(، وبخصوص هذه النقطة نحيل القارئ على المصادر  التابعة لنفوذ حلف تَاكُوزوُلْتْ )قبائل سوس الأقصى( الذي يديره شريف دار إِيلِيغْ )سيدي الحسين أُهاشْمْ التَّ
والمراجع التالية: علي صدقي أزايكو، تاريخ المغرب أو التأويلات الممكنة )الرباط: مركز طارق بن زياد، 2002(، ص 149 - 162؛ محمد المختار السوسي، إيليغ قديمًا وحديثًا، 
هيّأه للطبع وعلّق عليه محمد بن عبد الله الروداني، ط 4 )الرباط: المطبعة الملكية، 2005(، ص27؛ محمد حنداين، المخزن وسوس )1672 - 1822( مساهمة في دراسة 

تاريخ علاقة الدولة بالجهة )الرباط: دار أبي رقراق للطباعة والنشر، 2005(، ص 171.

10 نورد مثالً عن مخزنة الزاوية، فقد سمح السلطان المولى الحسن لزاوية تمكديشت الناصرية )قبيلة بسوس الأقصى قرب تزنيت( بجمع الأعشار مقابل حصولها على 

نصيبٍ معيّ منها.

11 منذ الفترة المرينية أعيد إحياء الشرف وتمّ إحصاء الشرفاء بغرض تمييزهم عن باقي فئات المجتمع، وأصبحت هذه الفئة تقوم بدورٍ مهم إلى جانب المؤسسات المجتمعية في تدبير أمور 
البادية والحاضرة المغربيتين، كما سعت إلى إضفاء الشرعية على السلطة الحاكمة في البلاد أو نزعها منها )حدث هذا مثلً مع محاولة الجوطيين نزع شرعية الحكم عن المرينيين، بحيث 
ب نقيب الشرفاء الفاسيين أبو عبد الله محمد بن عمران الإدريسي الجوطي نفسه في فاس في عهد السلطان عبد الحق المريني عام 1465م، وفي مرحلة أخرى حدث الشيء نفسه مع  نصَّ
محمد بن عبد الكبير الكتاني، بحيث عدّ ميشوبلير Michaux-Bellaire نشاطه السياسي محاولةً لإعادة الحكم إلى الأدارسة الذين يشتركون في الشرف مع العلويين، انظر: محمد العيادي، 

دراسات في المجتمع والتاريخ والدين، سلسلة دراسات )الدار البيضاء: مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود للدراسات الإسلامية والعلوم الإنسانية، 2014(، ص 153 - 175. 

12 أبو العباس أحمد بن خالد الناصري، الاستقصا بأخبار دول المغرب الأقصى، ج 9 )الدار البيضاء: مطبعة دار الكتاب، 1954 - 1956(، ص 176.

13 تقع قبائل إداوتنان في الجزء الغربي من سلسلة الأطلس الكبير بين حاحا وسوس، وهي امتداد لأقدم المجموعات القبلية في المغرب، ويتعلق الأمر بمصمودة. وتتكون 
هذه المجموعة القبلية من ثلاثة فروع رئيسة وهي: أيت تَنْكْرْتْ، وأيت واعْزُّونْ، وإفْسْفاسْنْ. يغلب على تضاريس المنطقة الطابع الهضبي الذي يمثّل امتدادًا لسلسلة جبال 
الأطلس الكبير الغربي. وتتفرع هذه القبائل إلى مجموعة من البطون والدواوير، راجع بهذا الخصوص: محند أيت الحاج، "مادة إداوتنان"، في: معلمة المغرب، ج 1 )المغرب: 
الجمعية المغربية للتأليف والترجمة والنشر/ مطابع سلا، 1989(، ص223؛ محند أيت الحاج، مظاهر الحياة الثقافية بحاحة وإيداوتنان خلال القرن الرابع عشر الهجري 

)1301  -  1400ه   / 1883 - 1979م( )الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة، 2015(، ص 29 - 31.

14 يعبّ عن العضوية في هذه المؤسسة، باسم تَانْفْلُوسْتْ. أما الفقهاء، ومن خلال نوازلهم، فيطلقون عليه ئِنْفَاليسْ، كنايةً على كل من تقلّد مهمة النيابة الجماعية. وتتردد في 

بْعين،  مان والعُرفاء والنظار )أو إيمْزْرانْ( والجْمَاعَة وأيت الرَّ الألواح بجنوب المغرب أسماء أخرى مرادفة من قبيل المقدمين والمزواريين والشيوخ والنقباء والعمال والرؤساء والضُّ

انظر: عمر أفا، تاريخ المغرب المعاصر: دراسات في المصادر والمجتمع والاقتصاد، سلسلة بحوث ودراسات، رقم 34 )الرباط: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 2002(، 

ص 147 - 148؛ روبير مونطان، الحياة الاجتماعية والسياسية للبربر، ترجمة محمد ناجي بن عمر )الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2014(، ص 71؛ الهادي الهروي، المغرب من 

الاستبداد إلى الدولة الوطنية، دراسة في تحول المغرب القبلي وعوائق التنمية والتحديث 1844 - 1956 )الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2015(، ص 286 - 287.

15 سوس الأقصى والريف والأطلس المتوسط.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

118

نفسه، فإنّ الأمر يتعلق بإجراءٍ اعتمده الفقهاء والقضاة لتصريف سجالاتهم الفكرية)1))، من أجل التقرب من السلطان الذي كان يكلف الجابي 

والقائد "بنهب" القبيلة الثائرة أو المناهضة لطاعته. ومن خلال تتبعٍ دقيق للفتاوى التي حررت حول ئِنْفْلَسْ عشية سقوط دولة السعديين، يتضح 

أنّ أغلبها مكيف مع الواقع المعيش. ويلاحظ أنّ معظم العلماء استعمل كليات العلوم، وكيّفها مع متطلبات جزئيات الواقع الذي يظهر أنّه كان 

عسيراً على الناس)1)). ونظراً لكون التبحر في علوم الفقه وأصوله هو من يحدد كفاءة هؤلاء من عدمها للأخذ بمضمون الفتوى أو ردّها، فقد اعتمد 

القضاة والفقهاء أمهات كتب الفقه المالكي مصادر للفتاوى)1)). وجدير بالذكر أنّ هذه الفتاوى أثارت قضايا تاريخية، كانت حكراً على تخصصات 

علمية بعينها، كقضية المركز وعلاقته بالهامش، كما أنّ معظم القضاة والفقهاء اعتمد في إفتائه على ما كتبه الونشريسي)1)) وأبي سحنون)2)) 

والقاضي عياض)2))، وهذا يعكس تزامن تطور مصادر الإفتاء مع تطور البادية المغربية)2))؛ مما يعني أنّها لم تكن بمعزل عن القضايا المثارة في 

الحاضرة حيث يوجد مقر السلطان. وبناءً عليه، يمكن الحديث عمّا سماه جاك بيرك بـ "مغربة الفقه المالكي")2)).

كانت الفتوى إذًا، تأخذ في الحسبان خصوصيات البادية وتقاليدها وعاداتها؛ فالمفتي تأثّر إلى حدٍ ما بهذه الخصوصيات، والفتاوى 

المسُتشهد بها أسفله التي تتخللها عبارات من قبيل )العادة والعرف، وما هو معمول به(، كما أنّ المفتي كان ملزمًا بتطويع النص الشرعي 

"مستندات"  أو  نصوصًا  بوصفها  الفتاوى  ئِنْفْلاس  مؤسسة  ستعتمد  عليه،  وبناءً  الساكنة)2))،  ذهنية  في  المترسخة  القبيلة  متطلبات  مع 

قانونية لا يُعذر أحدٌ بجهله لها)2))؛ إذ النازلة هي الإطار القانوني الذي يشتغل به أفراد ئنفلاس، أمّا الفتوى فهي الطابع الذي يضفي 

الشرعية على أحكامهم الزجرية ويجعلها مقبولةً لدى الناس.

دْ العثماني في مؤلفه "ألواح جزولة")2)) أنّ نظام الحكم الجماعي: "يمثل مركز الأعصاب فيها، إن قام على أسس سليمة، اتسقت  يشير أمْحَمَّ

حركة الجماعة، وسادها الأمن والسلام والرخاء، واطّردت حركتها في الاتجاه السليم، أمّا إن اختل هذا النظام وتولى أمر الناس أراذلهم، اضطربت 

حركة الجماعة وتنافرت، وعمّتها المظالم من كل جانب")2)). في هذا السياق نتساءل، هل كانت مؤسسة ئنفلاس تحترم هذه القواعد؟

16 حدد علماء الإسلام شروطًا لا بد من توافرها لتقلّد خطة الإفتاء، أهمّها: العلم بالأدلة، واللغة العربية، والتبحر في الفقه وأصوله، والتمكن من تطبيق النصوص على 

النوازل، والمعرفة بإيقاع الأحكام على القضايا، وإدراج الجزئيات تحت الكليات، والمعرفة بأحوال الناس وعاداتهم وأعرافهم، واستحضار المذهب الذي يفتي به، فالتمييز بين 

المقيد والمطلق وبين العام والخاص، ثم الاطلاع على الجهاز المفاهيمي للفقهاء، انظر: زهيرة جويرو، الإفتاء بين سياج المذهب وإكراهات التاريخ، تقديم عبد المجيد الشرفي 

)بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر، 2014(، ص 42.

المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل إفريقية والأندلس والمغرب، خرجه جماعة من الفقهاء بإشراف الدكتور  17 أبو العباس أحمد بن يحيى الونشريسي، 

محمد حجي، مج 10 )الرباط: منشورات وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، 1981(، ص 79.

القيرواني"،  زيد  أبي  ابن  رسالة  على  الدواني  و"الفواكه  للخرشي،  خليل"  مختصر  و"شرح  والإكليل"،  و"التاج  القيرواني"،  و"رسالة  الدردير،  للشيخ  الكبير"  18 "الشرح 

و"حاشية الدسوقي على الشرح الكبير"، و"المدونة"، و"الخلاصة الفقهية على مذهب السادة المالكية" للقروي، و"نظم الأخضري" للشنقيطي، و"المعيار" للونشريسي.

ل، المصنِّف الأبرع، حامل لواء المذهب المالكي في عصره، التلمساني المنشأ والأصل، الفاسي  19 أبو العباس الونشريسي )1430م1508-م(: العلامة المشارك، الفقيه المحصِّ

المنزل والمدفن.

20 هو أبو سعيد عبد السلام سحنون بن سعيد بن حبيب التنوخي )القيروان، 776م845-م( من أشهر فقهاء المالكية، تتلمذ على يد كبار علماء القيروان.

21 أبو الفضل عياض بن موسى بن عياض بن عمرون بن موسى بن عياض السبتي اليحصبي )1083م1149-م(، العلامة المحدث والفقية المؤرخ قاض مالكي، كان أعرف 

الناس بعلوم عصره.

67 )الرباط: منشورات كلية الآداب  البادية المغربية بالمغرب الوسيط، سلسلة رسائل وأطروحات، رقم  النوازل والمجتمع: مساهمة في دراسة تاريخ  بنميرة،  22 عمر 

والعلوم الإنسانية بالرباط، 2012(، ص 21 - 22.

23 Jacques Berque, Les Nawazil el-muzara’à, études et traduction (Rabat: Ed. Flix Moncho, 1940), p. 21.

24 محمد المختار السوسي، خلال جزولة، ج 4 )تطوان: المطبعة المهدية، 1963(، ص 89.

25 بنميرة، ص 51.

والشؤون  الأوقاف  وزارة  منشورات  )الرباط:  الإسلامي  التشريع  ضوء  في  سوس  قبائل  لأعراف  دراسة  الإسلامي:  والتشريع  جزولة  ألواح  العثماني،  26 أمحمد 

الإسلامية، 2004(.

27 العثماني، ص 83.

http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%BA%D8%B1%D8%A8_%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B1%D8%A8%D9%8A
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%A7%D9%84%D9%83%D9%8A%D8%A9
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%82%D8%A7%D8%B6


119

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

المخزن،  التوافق مع سياسة  تتعلق بضرورة  ما  غالبًا  الفتاوى،  الدينية من مجموعة من  ئنفلاس)2)) مشروعيتها  تستمد مؤسسة 

وعدم خروج العلماء والقضاة عن طاعته. ومن مضامين هذه الفتاوى تؤخذ الإجراءات التدبيرية)2)) والعقوبات الزجرية)3)) التي تنفذها 

مؤسسة ئنفلاس، وهو ما توحي به النصوص المؤصلة لقواعد مهماتها، ضمنًا أو صراحةً.

وقبل أن نعرّج على أجوبة الفقهاء حول مدى مشروعية أحكام ئنفلاس من عدمها، نستعرض سؤال يحيى الحاحي حول هذه المؤسسة، ونصّه:

"سيدي رضي الله عنكم وسنا في ذرى المجد صعودكم وارتقاؤكم. جوابكم لله تعالى فيما يفعله بعض أهل البادية أهل الجبال منهم، 

ان. ويصدر الاتفاق  من أنهم يجتمعون عن آخرهم ويعملون منهم أهل الحل والعقد ويقولون لهم: إنفلاس، ويسميهم بعضهم الضمَّ

منهم على ضوابط ومصالح عندهم من أن كل من قطع طريقًا على الصادر والوارد ببلادهم، يستردون منه ما سُلب من الأموال إن كانت 

قائمة العين، وإلا غرموها له، ويعاقب بالمال أيضًا؛ ويسمون ذلك أنصافًا عندهم. ويهدمون دارهم، ويذبحون بقرته، يأكلونها ردعًا له 

ولأضرابه. وإن لم يكن بيده شيء، يباع عليه ملكه بحضرته في ذلك جبراً؛ وإن لم يكن له ملك، أخذ قيمة ما سُلب من أقاربه.

وإن أعان الأيتام أو الأرامل على فساد أو قطع سبيل، ربما ينصفونهم رعيًا للمصلحة بزعمهم ولوازم البلاد. وإنّ المتهم عندهم 

يعطي خمسين يمينًا، يعينه أقاربه في حلفها. ومنهم من يعطي عشًرا، وما يأخذون منهم من العقوبة بالمال، يسمونه بالأنصاف. يأخذون 

ذلك من الغني والفقير، والأيتام والأرامل وأهل الدين وعكسه. ويزعمون أنهم لو تركوا هذا لما انضمت كلمتهم، ولا استقام أمر بلدهم، 

نت سبلهم، ولَكَثُ الفساد فيه والفواحش ظاهراً وباطنًا. لفقدان الأحكام منها. ولا أمُِّ

فما الحكم في كلّ ذلك؟ وما يؤخذ منهم من العقوبات بالمال المدعو بالإنصاف في ماذا يصرف فيه؟ هل لهم أن يأكلوه، أو كمال 

جهلت أربابه؟ أو يرد عليهم أو على المساكين أو في سبل أو ما يكون لبيت المال كالفيء؟

أجيبوا لنا على ذلك كله فصلً فصًلا مأجوراً. أبقى الله شهاب علمكم وأطال بقاءكم نفعًا بكم. والسلام عليكم والرحمة والبركة")3)).

أحمد  السلطان  وفاة  بعيد  وضوح  بكل  تجلّ  الذي  المغرب  داخل  السياسي  وموقعه  الحاحي  يحيى  لأبي  الشريفة  للأصول  نظراً 

المنصور الذهبي، فقد تجنّد للجواب عن سؤاله فقهاء كبار؛ بحيث جاءت أجوبتهم متباينةً بحسب المقصد والغاية وكذا بحسب موقفهم 

من هذا الثائر؛ فمنهم من عدّ "جماعة المسلمين تقوم مقام السلطان، ثم إن كان فعلهم سدادًا لزم الكبار والصغار، وكذلك إن لم يكن 

28 هذه المؤسسة ليست نظامًا سياسيًا واجتماعيًا خاصًا بقبيلة إداوتنان كما يُفهم من عنوان هذه الدراسة، بل قد نجدها في مجموعة من قبائل سوس الأقصى والأطلس 

المتوسط والكبير ومنطقة الريف، إلا أنّ الاسم يختلف دون أن تتغير وظيفتها، هكذا نجد المؤسسة تتخذ عدة أسماء باختلاف المناطق، ففي قبيلة "أيَْتْ وَوْاْزكِْيطْ" يعوّض 

اعْنْ"، انظر: يوانْ" و"إيجْمَّ اسم ئنفلاس أسماء أخرى كـ "أيت الدِّ
Robert Montagne, Note sur Les Ait Waouzigt (A.D.N. Maroc, 1925), p. 10.

29 من بين هذه الإجراءات الزجرية: استرداد القيمة المنهوبة عينية كانت أو نقدية، وتغريم الجاني وعقابه بالمال، وهدم دار الجاني وذبح بقرته وأكلها، وبيع أملاكه قسًرا 

والالتجاء إلى أملاك أقاربه في حالة غياب الملكية الخاصة.

30 بالنسبة إلى الإجراءين الأولين )استرداد القيمة المنهوبة عينية كانت أو نقدية، وتغريم الجاني وعقابه بالمال( لا بد من إحاطة القارئ علمًا بكون المغرب تعددت فيه أنظمة تدبير 

الحياة الاجتماعية لساكنة القبائل، وعلى سبيل المثال لا الحصر، نورد هنا الرواية التي أوردها الأنثروبولوجي كليفورد غيرتز، ففي معرض تناوله نظرية "الوصف الكثيف" التي تقوم 

عليها الأنثروبولوجيا الثقافية، استعرض روايةً شفويةً مستقاة من أفواه رجالات منطقة "مارمْوشة"، بالأطلس المتوسط المغربي، وقعت خلال فترة الحماية، يتلخص مضمونها في 

كون أحد اليهود المدعوّ "كُوهِيْن" تعرّض للسرقة من جانب أفراد قبيلة مجاورة، وكيف عوّضه شيخ القبيلة المعادية وفقًا لما تمليه بنود نظام "الميِزْراَغْ"، فمقابل ما سُق من اليهوديّ، 

ا بزي نسائي ينتمي إلى قبيلة أخرى، تم الاتفاق مع شيخ هذه القبيلة على تعويضه بخمسمئة رأس من الأغنام تجنبًا لـ "العَار" بعدما كان الطرفان على استعداد لحرب  على يد رجل تزيَّ

قتالية، راجع: كيلفورد غيرتز، تأويل الثقافات، ترجمة محمد بدوي )بيروت: المنظمة العربية للترجمة/ مركز دراسات الوحدة العربية، 2009(، ص 87 - 89.

التاريخ وأدب النوازل: دراسات تاريخية مهداة  31 حقق هذا النص وعلق عليه الأستاذ علي صدقي أزيكو، انظر بهذا الخصوص: محمد المنصور ومحمد المغراوي، 

للفقيد محمد زنيبر، سلسلة ندوات ومناظرات، رقم 46 )الرباط: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، 1995(، ص 137 - 139؛ ويشير المحقق أنّه اعتمد نسخة 

في حوزته عثر عليها في إيمينتانوت )قرب مراكش( عام 1971، وهي الوثيقة الموجودة في الخزانة الملكية في الرباط، عدد 5831، هذه النسخة الأخيرة متضمنة اسم الناسخ )عبد 

الله بن سعيد الهوزالي( وتاريخ النسخ )عام 1233هـ(، المرجع نفسه، ص 164 - 165.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

120

سدادًا، ولم يكن لهم مندوحة منه")3)). ومنهم من عدّ جماعة العدول في البلاد النائية عن السلطان، تقوم مقامه في كل حكم، حتى في 

الحدود والقصاص)3))، ومنهم من ذهب إلى حد القول بأنّ: "الجماعة تفعل وتنزل منزلة السلطان، في مثل بلاد صاحب السؤال، وليس 

الخبر كالعيان")3)). ونجد بعضهم يرى: "البلد الذي يتعذر فيه الوصول إلى القاضي أو يمكن الوصول إليه لكنه جائر ولا يقيم الحدود، 

جماعة العدول تقوم مقامه في كل مسألة، وفي كل حكم حتى الحدود والقصاص")3)). ويرى أحدهم أنّه بإمكان "الجماعة إن قدمت 

رجلً يحكم بينهم في النوازل والإرث والأحوال الشخصية بلا ولاية مكان السلطان، نفذت أحكامه في الجميع إن كان من أهل العلم 

والدين")3)). ونبّه بعضهم قائلً: "واعلم أنّ الموضع الذي لا سلطان فيه، أو لا يلحقه حكم السلطان، إذا اجتمعت جماعة المسلمين فيه 

على إقامة أحكام الشرع على الوجه المشروع، فإنّ حكمهم يقوم مقام السلطان والقاضي، إذ لا يجوز البقاء فوضى للأحاديث الكثيرة")3)). 

ورأى أحدهم أنّ "الضوابط التي اتفق عليها الشيوخ والضمان، فهي ضلال مبين، لأنّ أحكام الشرع التي جاء بها مولانا محمد صلى الله عليه وسلم، 

فبينها وبين حكم السارق، وبين حكم المحارب، وبين حكم الغاصب، وبين حكم المتعدي، وبين حكم الزاني، فلم يمت صلى الله عليه وسلم حتى بين 

للناس ما نزل الله، ولو علم دينًا أفضل من هذا الدين، لأتى به نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وشرعه لأمته ]...[ فترك الأحكام الشرعية، واستنباط 

ضوابط وقوانين تخالف أحكام الشرع المحمدي كفر صراح، فيجب على من مكنه الله في الأرض أن يحسم مادة أولئك الفجرة ويردع إلى 

الشرع ولو بقتلهم")3)). واعتدل بعضهم بإشارته إلى أنّ "فعل أولئك فيه تفصيل، وذلك أنّ منه ما هو جائز ومنه ما هو غير جائز، فالأول 

اتفاقهم على عريف يصدرون عن رأيه، وتعاهدهم على التعاون في الأخذ على أيدي المفسدين واللصصة وقطاع السبل والسراق ]...[ لكن 

يجب عليهم إذا قاموا بهذا الوظيف الديني أن يتعلموا ما يتوقف عليه ذلك، ويسألوا أهل العلم، لأن للتغيير شروطًا وأسبابًا وموانع، فمن 

لم يعلم ذلك وأتى الأمر على عامية، فهو عاصٍ أقدم على ما لم يعد حكم الله فيه")3)). ويذهب المذهب نفسه الفقيه والقاضي ابن يونس 

قائلً: "فهذا السؤال يتوقف في ابتدائه على مسوغات ومراعاة المصالح للصلاح، والإصلاح وسد الذرائع الذي هو أصل مذهب مالك 

رضي الله عنه، ومع ذلك لا تنتظم مصلحة الدين إلّ بإمام مطاع أو والٍ متبع. فلمّا كانت هذه الشرذمة الباغية خرجت عن حكم إمامنا 

نصره الله، ولم يتمكن حكم الشرع فيهم، لصعوبة جبالهم وعدم انقيادهم وتخلفهم وطبعهم على ما حمله عليهم الشيطان، وجبلت 

غ  عليه نفوسهم من نزعاته، حتى اعتقدوا أن ما يأتونه ويقع منهم من النهب وقطع الطريق وسفك الدماء وكشف المحارم، جائز يُسوِّ

لهم ذلك، واتفاق هذه على إقامة النْفَالِيس ليس بسائغ بل واجب ]...[ وأفعالهم فيهم جائز سائغ لا يحل لأحد أن يعارضه بما يخالفه، 

ويجب على كل من كان قربهم إعانتهم")4)).

ماذا يستفاد من هذه الأقاويل والشهادات والمواقف حول مؤسسة ئنفلاس أو بعض المؤسسات التي كانت تحل محلّها؟

32 داود بن محمد التملي، أجوبة سليمان داود، مخطوطة خاصة، في خزانة الثانوية التأهيلية محمد الخامس )تارودانت، رقم 63(. 

33 أبو سالم إبراهيم بن هلال بن علي السجلماسي )ت. 1497(، انظر ترجمته عند: محمد بن أحمد الحضيكي، مناقب الحضيكي، تقديم وتحقيق أحمد بومزكو، ج 2 

)الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة، 2006(؛ أحمد بابا التنبكتي، نيل الابتهاج بتطريز الديباج، تقديم عبد الحميد عبد الله، ط 2 )طرابلس: دار الكتاب، 2000(.

34 أبو مهدي عيسى بن عبد الرحمان بن عيسى الرجراجي السكتاني، وهو قاضي الجماعة بمراكش وتارودانت )ت. 1651(، والنص المقتبس جواب عن سؤال "الثائر" أبي 

زكرياء يحيى الحاحي )مخطوط في نسخ متعددة(.

35 محمد بن محمد بن عبد الله بن الحسن الدليمي الورزازي )ت. 1752(، القولة مقتطفة من مخطوط بالخزانة الملكية رقم )6885(، والخزانة الوطنية رقم )5768(، 

توجد نسخ أخرى من المخطوط في المكتبات السوسية الخاصة والخزانة العامة بتطوان.

36 أجوبة سيدي إبراهيم بن هلال السجلماسي.

37 جواب أحمد بابا التنبكتي )السوداني(.

38 جواب القاضي محمد بن عمر الهشتوكي عن سؤال الشيخ أبو يحيى الحاحي )ت. 1715(، مخطوط خاص في نسخ متعددة، انظر: عبد الرحمان التامنارتي، الفوائد الجمة 

في إسناد علوم الأمة، تحقيق اليزيد الراضي )بيروت: دار الكتب العلمية، 2007(، ص 135.

39 عيسى بن عبد الرحمان السكتاني )ت. 1651(، الأجوبة الفقهية، اعتنى به أحمد بن علي الدمياطي )بيروت: دار ابن حزم، 2011(. 

40 جواب الفقيه والقاضي إبراهيم بن يونس.



121

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

استنادًا إلى المناسبة التي يعدّها المناطقة وأهل التصوف شرطًا، فإنّ الفقهاء والعلماء السوسيين، وهم من خاصة المجتمع، قدّموا 

دوا فيها أدوار أعيان مؤسسة ئنفلاس)4)) وأحكامهم، وطالبوا الساكنة بالتزام أحكامها في  فتاوى أو أجوبة عن أسئلة ونوازل فقهية، حدَّ

حالة شغور البلاد من المخزن، أو عندما يتجاوز السلطان والقائد والجابي والقاضي حدود الله.

تتخلل هذه الفتاوى مواقف رافضة قيام مؤسسة ئنفلاس محل المخزن أو "النظام القائم" لخروجها عن سياق الشرع الإسلامي)4))، 

في ظل وجود شرع ديني وسلطة سياسية، يمثّلها السلطان بوازعه الديني وسلطته الزمنية. ومن هؤلاء الفقهاء من اعتدل في أجوبته)4))، 

ع قبلنا" التي هي مطلب من مطالب المصلحة الوقتية، والمطالب الاجتماعية التي تفرضها الأزمة في حالة  ق بين "سد الذرائع" و"شرِّ فوفَّ

شغور المخزن )مجاعة، أو وفاة سلطان، أو فراغ سياسي(.

إنّ استنتاج خصوصيات المجتمع القبلي خلال هذه الفترة يتطلب منّا ربط السياق التاريخي الخاص بمجالٍ محدد بالسياق العام 

م به يحيى بن عبد الله  للأحداث التي كان يمر بها المغرب، فلكلّ فتوى أوضاعها المعينة ورجالاتها الذين وضعوها؛ والسؤال الذي تقدَّ

بن سعيد بن عبد المنعم الحاحي)4)) إلى فقهاء زمانه)4))، كان له ما يبرره. إذ حدث بعد وفاة أحمد المنصور الذهبي عام 1603 انتقال البلاد 

والعباد من أوج الرخاء إلى الاضمحلال السياسي والخصاصة، وقد توّج ذلك بصراع الأبناء حول السلطة السياسية، فطرْحُ أبي يحيى 

الحاحي سؤاله حول "النْفَاليس")4))، وهو متربع في زاوية أبيه بتافيلالت، له ما يبرره، إذا ما أخذنا في الحسبان معارضته السياسية لأواخر 

السعديين. وقد ذهب علي صدقي أزايكو)4)) إلى أنّ الحاحي أراد بسؤاله هذا، أن يلفت انتباه عامة الناس إلى خطورة الفراغ السياسي الذي 

أصبح عليه مجتمع الجنوب المغربي)4))، والذي أصبح يهدد أمن الساكنة واستقرارهم، بخاصة سكان جبل )دَرَنْ( وأقصى غرب الأطلس 

الكبير. وهذا المجال المنيع والمحصن هو الذي تقع فيه قبيلة إداوتنان واستقر فيه متصوف جابهَ الإيبيريين، هو سيدي إبراهيم بن علي 

التغانميني )ت. 1581()4))، مما ساهم في بروز مؤسسات سياسية تعوّض شغور المخزن تمثّلت مهماتها بضبط المجتمع وزجر المخالفين، 

وهي جماعة ئِنْفْلاس التي وافق عموم الناس آنذاك على تعويضها مقام السلطان أو ممثليه المخزنيين.

تشرعه  "قانون"  بواسطة  يفصلون  كما  والموازين.  المكاييل  في  كالغش  الأسواق،  في  المقترفة  الجرائم  وكل  والجنحية  المدنية  والجنايات  المنازعات  في  الفصل  41 يتولون 

الجماعة وتصدّق عليه بالإجماع، ويسمى "لوحًا" وهو سجل لأهم المخالفات والعقوبات، فتكون مهمات هؤلاء الأعيان تطبيقه بحزم، إذ تكون الأحكام الصادرة غير قابلة 

للاستئناف. هؤلاء مكلفون بتطبيق أحكام الفقهاء المتخصصين في الأحوال الشخصية وقضايا الإرث كذلك، فسلطتهم تنفيذية على الجميع، انظر: العثماني، ص 87.

42 كما هي الحال بالنسبة إلى القاضي محمد بن عمر الهشتوكي.

43 تستمد هذه الأجوبة مشروعيتها من فقه المذهب المالكي.

اغ" التي تقع في جبل درن شمال شرق  نْتْ" في بلاد "إيداوْزدًّّ 44 هو يحيى بن عبد الله بن سعيد بن عبد المنعم الحاحي، ولد في "تافيلالت" الموجودة بوادي "ءايْت تامّْ

تارودانت، توفي 1626، أخذ عنه أبو زيد التامنارتي، انظر بخصوص هذه النقطة: المنصور والمغراوي، ص 136 - 137.

45 يطرح تاريخ كتابة السؤال إشكالً كبيًا، فالوثيقة المعتمدة في هذه المساهمة غير مؤرخة، ولا يوجد فيها إلّ تاريخ النسخ واسم الناسخ، ويرجّح علي صدقي أزايكو، وهو 

أول من اشتغل عليها تحقيقًا ودراسةً بحسب علمنا، أنّ هناك قرائن يمكن اعتمادها لتقديم تاريخ تقريبي لكتابة هذه الوثيقة وأهمها: مغادرة أحمد بابا السوداني )التنبكتي( 

مراكش 1605 - 1606 بوصفه قدّم جوابًا فقهيًا قبل مغادرته. مما يستفاد منه أنّ السؤال يرجح أنّه طرح قبل مغادرته لها، أما القرينة الثانية فمرتبطة بأحوال المغرب قبل وفاة 

أحمد المنصور الذهبي الذي استبد بالبلاد والعباد، وبناءً عليه فخروج الساكنة عن طاعته أمر غير وارد لصلابة الرجل، ما يعني أنّ السؤال كُتب مباشرةً بعد وفاته عام 1603 

وهي السنة التي تتزامن مع أزمة الحكم السعدي التي أثارها أبناؤه.

46 طرح الثائر أبو يحيى الحاحي )ت. 1626( سؤالً على فقهاء زمانه حول مشروعية "النفاليس" من عدميتها، وذلك خلال أوائل القرن السابع عشر الميلادي. 

47 أزايكو، ص 202.

م أبو يحيى الحاحي بديلً للحكام السعديين المتأخرين. 48 قُدِّ

49 انظر ترجمته عند: أحمد بن علي الكشطي، التعريف بالبلدة التنانية ذات المواهب الربانية )مخطوطة خاصة زودني بها الحاج عبد الله الكابوس، إمام مسجد حي 

البطوار، أكادير(، الورقة 65.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

122

قبيلة إداوتنان: الانتماء والخصوصيات

تنتمي قبيلة إداوتنان إلى مجالٍ جغرافي منيع يقع بين بسيط سوس وهضبة "حاحا"، وهي وعرة التضاريس، وقد عرفت هذه القبيلة 

صراعًا مريراً مع المخزن طبَعه المد والجزر، والحذر والاحتراز من كلا الطرفين)5))؛ فأوّل من حاول إخضاع القبيلة هو الطالب صالح بن 

محمد بن بيهي)5)). وتذهب رواية إلى حد القول إنّ هذا الثائر مَجاطي الأصل)5))، فقد كان أبوه محمد بن بيهي قائدًا على كل بلاد 

حاحا)5))، مما ساعده على شق العصا فجابه المخزن العلوي زمن سيدي محمد بن عبد الله )1757 - 1790( واستولى على أكادير التي اتخذها 

جبهةً لمواجهة الحركات المخزنية. لكن حكمة الجهاز المخزني ودهاء السلطان مكّنا من الإيقاع به بعد "التخابر" مع بعض التانانيين)5)). 

ارْ الذي عُين قائدًا على إداوتنان بوساطة القائد عبد الملك بن بيهي)5)).  وقد ظهر في الساحة قائدٌ آخر خلال الفترة نفسها هو أحمد أَهْدَّ

ونشير إلى أنّ المختار السوسي وقع في الخلط بين فترة المولى سليمان )1792 - 1822( وفترة سيدي محمد بن عبد الله )1757 - 1790( فقد 

ارْ عيّ في عهد المولى سليمان)5))، والراجح أنّه عيّ في فترة  أورد رواية التانانيين وكتاب "تاريخ الصويرة")5)) التي تفيد بأنّ محمد أهْدَّ

سلفه سيدي محمد بن عبد الله، بخاصة إذا علمنا أنّ محمد أهدار توفي سنة )1781(. والجدير بالذكر أنّ التانانيين قتلوا هذا القائد)5)) 

الذي عدّوه عنصًرا بشريًا دخيلً على القبيلة. وفي مرحلة متقدمة سيحاول الابن عبد الله بن أحمد أهدار الثأر لوالده، فقد أحاط القبيلة 

من جميع الجهات، إلا أنّه انهزم في آخر اللحظات)5)). أما في ما يخص الحركات السلطانية المتجهة صوب القبيلة)6))، فالرواية الشفوية 

والمصادر المحلية لم تسجّل لنا سوى حركْة واحدة)6))، وهي الحركة التي نظّمها السلطان المولى الحسن عام 1886، والتي تُوّجت بتعيينه 

50 تعود بنا كرونولوجيا علاقة قبيلة إداوتنان بالمخزن إلى فترة استقرار الولي الصالح سيدي إبراهيم بن علي التيغانيميني في هذه القبيلة، والتقائه بالسلطان السعدي أحمد 

المنصور الذهبي عام 1588، ولا يفهم من هذا اللقاء توطيد العلاقة بين مخزن الأشراف وساكنة إداوتنان كما ذهب إلى ذلك محند أيت الحاج في كتابه مظاهر الحياة الثقافية 

100(. والراجح أنّ اللقاء تم بعيدًا عن القبيلة في جوٍ ديني مشحون أكثر منه سياسي، فالتحكيم الذي كان يقوم به الولي الصالح لا يتجاوز ما هو اجتماعي يحافظ  )ص 

على تعاضد أبناء القبيلة؛ وإلا بم نميز افتقار المجال إلى زعماء دينيين كما هي الحال بالنسبة إلى سوس منبت الأولياء الذين مارسوا سلطاتٍ سياسيةً فعلية كذرية "سيدي 

احماد أوموسى" نزيل قبيلة تازروالت، كما أنّ ضريح الولي ومزاره كان بعيدًا عن مركز القبيلة وسلطة القرار. وبالرجوع إلى وثائق الأرشيف الدبلوماسي نجد ما يؤيد طرحنا هذا 

على أساس أنّ وظائف الولي الصالح لم تتجاوز ما هو ديني وظلّت محصورة في هذه الوظيفة، كما يستفاد من أحد التقارير المفصلة:
P.O. Le Chef de Bataillon Orthlibes, Chef du Bureau Regional, Marrakech, le 26 oct 1923, Itineraire d’Agadir a la Zaouia de Sidi Brahim ou 
ali, Ida Ou Tanan, (CADN), France.

51 اعتقله السلطان سيدي محمد بن عبد الله وانتحر داخل السجن عام 1755، ونلاحظ أنّ رواية السوسي حول قضية اعتقال هذا القائد على يد السلطان محمد بن عبد 

الله في حاجة إلى مراجعة نقدية ودقيقة، لأنّ الفترة الممتدة ما بين 1727 و1757 هي فترة فراغ سياسي لم يحكم خلالها السلطان المذكور.

52 السوسي، خلال جزولة، ص 85.

53 المرجع نفسه.

54 المرجع نفسه.

55 المرجع نفسه، ص 86.

56 محمد بن سعيد الصديقي، إيقاظ السريرة لتاريخ الصويرة )الدار البيضاء: دار الكتاب، 1961(.

57 السوسي، خلال جزولة، ص 86.

58 تقييد محمد التامكرتي الجزولي، انظر: المرجع نفسه.

59 المرجع نفسه.

60 لأخذ تصور عام عن حركات المولى الحسن انظر مقالة: أحمد علمي، "حركتا السلطان الحسن الأول إلى سوس )1882 - 1886("، ندوة مدينة تزنيت وباديتها، في الذاكرة 

والتاريخ والمجال والثقافة، أعمال الأيام الدراسية 12 - 14 تشرين الثاني/ نوفمبر 1993، مجلة دراسات، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية أكادير )1996(، ص 47 - 60.

61 نظم المولى الحسن حَركَْتُه )الحركة هي: تنقّل للسلطان وعسكره وحاشيته، والهدف منها ردع قبيلة ثائرة( إلى قبيلة إداوتنان في )19 تموز/ يوليو 1886(، وهو التاريخ 

الذي يتزامن مع الحركة الحسنية الثانية إلى سوس، بغرض إشرافه على إعادة التمثيل المخزني بسوس وأحوازها. ويُرْوَى أنّ "التانانيين" حاصروا المولى الحسن الذي كان 

ارة" ومجموعة من قواد النواحي، بدوار "أَلْمَا" وهو ما اضطره إلى سلك طريق آخر يؤدي إلى القبيلة عبر "أمَْسْكْرُوضْ" و"تَامَاعِيتْ"،  مُسانَدًا بفرق عسكرية، من "حاحا" و"هُوَّ

ويعدّ المختار السوسي الوحيد الذي انفرد بهذه الرواية التي رجحت كفة انتصار المولى الحسن على التانانيين. وقد استطاع السلطان أن يصل إلى أعلى مرتفعات القبيلة وهي 

"تيقي"، ويشير السوسي أنّ هذا التقدم اضطر الساكنة إلى الاستسلام وتقديم الهدايا التي قبلها بالرفض واصفًا التانانيين بـ "الجياع". أما الرواية الشفوية التي استقيناها من 

أفواه رجالات القبيلة الذين عاصر أجدادهم هذا الحدث فترجح كفة التانانيين على كفة المولى الحسن، بحيث حققوا "أدواراً بطولية ضد المخزن الجائر" يقول أحدهم. ويذهب 



123

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

القائد بوعشرة الذي لقي حتفه هو الآخر بُعيْد مغادرة السلطان القبيلة)6)). وهو ما يعني أنّ القبيلة لم تخضع قطّ لقائدٍ مخزني)6)). فمنذ 

اسية)6))، ظل التانانيون يعدّون بركته مناعةً  أن حل بها الولي الصالح سيدي إبراهيم بن علي التِيغانِميني )ت. 1581( خلال الفترة الوطَّ

ضد أي تدخل مخزني، فالقبيلة مصونة من المخزن ببركة هذا الولي الصالح؛ يقول أحد التانانيين)6)): "لقد دخلت القبيلة في مجال البيعة 

ولم تكن مطيعة للمخزن")6)). وقد ساعدها في ذلك موقعها الجغرافي الذي أبعدها عن تنفيذ قرارات المخزن التي يسري تطبيقها على 

سوس الأدنى، فقد دبّرت شؤونها بنفسها من خلال مؤسسة ئِنْفْلاسْ التي كانت تقوم مقام المخزن؛ لكن في إطار مجال البيعة لا مجال 

لقبيلة  والاجتماعي  السياسي  "التنظيم  ومقالته  مونطان)6))  روبير  الكولونيالي  للسوسيولوجي  والمخزن  البربر  كتاب  وباستثناء  الطاعة. 

إداوتنان")6))، وكذا النتف التي جاءت متناثرةً في مؤلفات المختار السوسي)6))، فإنّ الحديث عن تاريخ قبيلة إداوتنان يبقى أمراً صعبًا، في 

ظل ندرة المصادر)7)). وعلى حدود علمنا فإنّ الجامعات المغربية فارغة من مادةٍ علمية أكاديمية حول هذه القبيلة)7))؛ فباستثناء مخطوطة 

البعض من أبناء القبيلة إلى أنّ أجدادهم استخدموا قوة المياه المتدفقة، ولسعات النحل سلاحًا لعرقلة مسار الحركة الحسنية والدفاع عن القبيلة )رواية الحاج بوفود رحمه الله(. 

وما يعضد رواية السوسي، مغادرة السلطان القبيلة دون سبق إِعْلام أهلها وهو ما يدل على أنه كان أكثر حيطةً وحذراً من أبناء القبيلة الذين يصعب إخضاعهم. والواقع أنّ كل 

فريق يريد أن ينتصر على الفريق الآخر للتظاهر بالمظهر البطولي، ومن جهتنا فرواية المختار السوسي ورواية التانانيين تحتاجان إلى ما يعضدهما ويشد أزرهما، وفي ظل الحصار 

غير المبرر المفروض على الوثائق المحلية من طرف ورثتها، ونظراً لما يمكن أن تحمله وثائق الخارجية الفرنسية من أحكام مغرضة، فإنّه يصعب علينا الجزم برواية السوسي أو 

تصديق روايات التانانيين التي يتداخل فيها الأسطوري بالواقعي، انظر بخصوص هذه النقطة: محمد المختار السوسي، إليغ قديمًا وحديثًا، هيأه للطبع وعلق عليه محمد بن 

عبد الله الروداني، ط 4 )الرباط: المطبعة الملكية، 2005(، ص 294؛ السوسي، خلال جزولة، ج 4، ص 88 - 89. 

62 عيّ السلطان القائد بوعشرة لإدارة شؤون القبيلة، لكن خصوصيات هذه المرحلة بقيت حلقة مفقودة لم تتمّ دراستها إلى حدود الآن، كما أننا لم نجد أي إشارة في متون 

الأرشيفات المعتمدة في هذه الدراسة. ونأمل أن يرفع ورثة الوثائق حصارهم لتبيان حقيقة ما جرى والتمييز بين ما هو أسطوري وما هو واقعي في صراع المولى الحسن مع أبناء 

هذه القبيلة "الثائرة". ويجمع سكان إداوتنان الذين أخذ عنهم السوسي روايته الواقعة أنّ السلطان اختفى عن أنظار القبيلة دون سابق إشعار تاركًا وراءه الهدايا التي قدّمت 

له، فهل يتعلق الأمر بانهزام معنوي للسلطان وهو الذي تجمع عنه المصادر أنّه "عاش فترة حكمه على صهوة جواده"، بتدخّل بركة الولي الصالح "سيدي علي بن إبراهيم 

التغانيميني"، كما هو مترسخ في متخيل التانانيين إلى يومنا هذا، لإبعاد بطش السلطان عنهم، راجع: السوسي، خلال جزولة، ج 4، ص 88 - 89.

63 هذا لا يعني أنّ القبيلة كانت "سائبة"، فقد انتظمت تحت قيادة شيوخ القبائل الذين توافر لديهم كلّ شروط الرئاسة والزعامة، ومنهم: الحاج الحسن بوناكة على 

"، والشيخ أحمد بن علي  ي مِيكِّ "تانكرت"، والشيخ أنظام على "اُنَكْريم"، وأحمد أُشْوابيتْ على "أيت وَاعْزُّونْ" والشيخ سعيد بن الطالب على "أُوَركا" والشيخ الأشَْقَرْ على "إمِّ

على "أَلْمَا" بإفْسْفَاسْنْ، انظر: محند أيت الحاج، "ملامح الحياة الثقافية بحاحة وإداوتنان خلال القرن التاسع عشر"، أعمال الدورة الأولى: الثقافة الشعبية الوحدة في التنوع 

)1980(، ص 96 - 97.

لم  حكمهم  لأنّ  فاس"  "مملكة  التاريخية  المصادر  في  سميت  بهم  خاصة  دولةً  ليؤسسوا  المركزية  الدولة  ضعف  استغلوا  مرين،  بني  )وزراء(  حجّاب  هم  64 الوطاسيون 

يتجاوز فاس.

65 السوسي، خلال جزولة، ص 89.

66 حدّد المخزن "مجال الطاعة" في القبائل التي تدفع الضرائب للجُباة المكلفين بهذه المهمة، أمّا "مجال البيعة" فهو الذي تبايع ساكنته عامةً بخاصة السلطان الحاكم 

دون أن تدخل تحت طاعته. لقد أثبت الجهاز المخزني العلوي "عجْزه" عن إخضاع القبائل السوسية للمركز خلال الفترة الموسومة في المصادر التاريخية بـ "السيبة"، فقبول 

"التانانيين" بالقائد كان يقتضي شروط اتسامه بالوجاهة والتديُّن وانتمائه لأبناء جلدتهم حتى يضمن مصالح الفئات الاجتماعية من عامةٍ وخاصة، ما يعني أنّ التانانيين لم 

يرفضوا المخزن بوصفه جهازاً، وإنما رفضوا طريقة انتقائه القيّاد وفرضهم عليهم بالقوة، فالتانانيون ميّالون لأبناء القبيلة أكثر من الأجانب )الحاحيين(، ولليونة أكثر من القوة، 

راجع بهذا الخصوص: حنداين، ص 315.

67 Robert Montagne, Les berbères et le Makhzen dans le sud du Maroc: essai sur la transformation politique des Berbères sédentaires 
(groupe cheluh) (Paris: éd. Alcan, 1930). 

68 Robert Montagne, “Organisation sociale et politique des tribus berberes indépendantes: Les Ida Ou tanan, Haut Atlas occidental,” Revue des 
Etudes Islamiques, cahier II (1927), pp. 223 - 247.

69 كتب المختار السوسي كتابًا عنوانه رحلة من الحمراء إلى إليغ ذيّله بالحديث عن تاريخ ثلاث قبائل: حاحا، وإداوتنان، وأكادير ومعه كسيمة ومسكينة. وقد تطرق 

للحديث عن القبيلة ورجالاتها ووصف مدارسها ومؤسساتها الدينية، إلا أنّ الرحلة نُشرت من دون التطرق للتفاصيل التاريخية عن قبيلة إداوتنان، انظر بخصوص هذه 

النقطة تقديم عمر أفا كتاب البلدة التنانية ذات المواهب الربانية. وتطرّق بعض كتب محمد المختار السوسي لمادة إداوتنان كما هي الحال بالنسبة إلى: المعسول )ج 15(، 

ومن أفواه الرجال )ج 1 - 2  - 3(، وخلال جزولة، )ج 4(، والإلغيات، )ج 2(، وإيليغ قديمًا وحديثًا.

ي"، على وثائق محلية، وقد ذُكِرت هذه العائلات باللَّمْز أو صراحةً  70 تتوفر أسر "بوناكة" المستقرة حاليًا في "تاركْا إٍنْجْعافْ"، وأسرة أَنْظأَّمْ "بأَقْصْي"، وأسرة أتْبيْ "بِتِسْكْجِّ

في وثائق الأرشيف الدبلوماسي التابع للخارجية الفرنسية. 

معلمة المغرب، كما وضعها محند أيت الحاج، غليل الباحث ولا تعدو أن تكون عصارة ما قدّمه المختار السوسي وروبير  71 لا تشفي مادة إداوتنان المدونة في موسوعة 

مونطان؛ الأول في كتابيه خلال جزولة، وإيليغ قديمًا وحديثا والثاني في كتابه البربر والمخزن. ويمكن أن نستثني دراسة: محند أيت الحاج، مظاهر الحياة الثقافية بحاحة 



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

124

لأحمد الكاشطي بعنوان: "البلدة التنانية ذات المواهب الربانية")7)) فإنّ المادة المصدرية راكدة في الأرشيف الدبلوماسي التابع للخارجية 

ومقاربتها)7))،  دراستها  بصدد  نحن  التي  الاجتماعية  المؤسسة  ألغاز  أن يحل  بإمكانه  الوثائق)7))  وقفتُ على عدد من  الفرنسية، حيث 

ومن ثم إعادة كتابة التاريخ التناني، لكن شريطة مقارعة هذه الوثائق بنظيرتها المحلية التي يتكتم عليها ورثة الأسر التي تولّت القيادة 

والمشيخة في هذه القبيلة)7)).

يمكن ملامسة الأدوار البطولية والتاريخية لهذه القبيلة من خلال تصدي رجالاتها للغزو البرتغالي؛ فمحمد بن سليمان الجزولي)7)) 

أرشد ووعظ التانانيين بمخاطر الغزو الإيبيري الذي تعرضت له المنطقة خلال القرن الخامس عشر الميلادي. ونظراً لقربهم من ميناء 

أكادير، فقد قام التانانيون بدورٍ بطولي في رفع راية السعديين الذين أطاحوا آخر قادة الإيبيريين المرابطين في رأس "كِير" خلال القرن 

السادس عشر. وخلال النصف الثاني من القرن التاسع عشر عرفت القبيلة حضور القائد عبد الله أبُيهي)7)) الذي ظل حريصًا على تأديب 

القبيلة الخارجة عن طاعة المخزن، فقد ألحق بها دماراً ماديًا ومعنويًا لماّ كان خليفةً بالحاضرة السوسية، تارودانت)7)).

قبيلة إداوتنان في الأرشيف الدبلوماسي الفرنسي

تكشف وثائق المركز الدبلوماسي في نانط )Nantes( بفرنسا، أنّ قبيلة إداوتنان كانت حاضرةً خلال مرحلة "التهدئة" التي أعلن 

عنها المقيم العام ليوطي Lyautey )7))، فمباشرةً بعد توقيع عقد الحماية بتاريخ 30 آذار/ مارس 1912، أعلنت القبيلة عصيانها المدني على 

المستعمر، وعلى الأجهزة المخزنية العتيقة التي أبقى عليها الاستعمار، كما ساهمت أنظمتها الاجتماعية بخاصة ئنفلاس أو "أيت الْعُرْفْ" 

التي أصبح عليها  الحرجة  الوضعية  تثيرها  أن  فتنة يمكن  أو  نزاع  لكلّ  القبيلة واتحادها؛ فقد تصدّت  كما تسمى محليًا، في تماسك 

المغرب خلال العشرية التي سبقت توقيع الحماية)8))؛ وهي الفترة المسماة في المصادر الكولونيالية بـ "السيبة"، وقد أسهب روبير مونطان 

واداوتنان وهي أطروحة لنيل دبلوم الدراسات العليا المعمقة في الأدب العربي نوقشت سنة 1994 في رحاب كلية الآداب والعلوم الإنسانية في الرباط. 

72 يعدّ أحمد الكاشطي )1892 - 1954( أحد أعمدة المدرسة العتيقة في "ألما" ومقدّم الطريقة التجانية فيها وقد قام بأدوار طلائعية خلال الفترة الاستعمارية، كما يرجع له 

الفضل في نشر الطريقة هناك وتلقين أورادها. وقد ألف مخطوطة البلدة التنانية ذات المواهب الربانية التي تعدّ وثيقة تاريخية شاهدة على مرور علماء كثر بالمنطقة أغلبهم 

تجانيون )حقق المخطوطة الطالب محمد بلييش المسجل في الفوج الثاني من سلك الماستر 2010 - 2012 وحدة تاريخ الجنوب المغربي، بإشراف الدكتور مبارك لمين، كلية الآداب 

والعلوم الإنسانية ابن زهر أكادير(، وعلى حدّ علمنا هي النسخة الوحيدة المحققة إلى حدود كتابة هذه الأسطر.

2012، ووقفت على  12 و28 نيسان/ أبريل  CADN التابع لوزارة الخارجية الفرنسية، خلال الفترة الممتدة بين  73 قمت بزيارة علمية لمركز الأرشيف الدبلوماسي في نانط 

محفظتين تهمّان تاريخ هذه القبيلة، بخاصة ما يتعلق بالبدايات الأولى لإخضاعها من طرف المستعمر، وكل ما يتعلق بمونوغرافيتها، وتقاليد ساكنتها وعاداتهم، والتقارير 

الاستخباراتية التي حررها الضباط الذين حكموا القبيلة، وهذه المحافظ في حوزتنا على شكل صور شمسية، أهمها يحمل الرقم والتسلسل التاليين: 
Maroc, archives du protectorat, 1912 - 1956, Maroc, serie, cabinet diplomatique n°8, notes cocernant le personnel (1921 - 1933) no. 15, les idaoutanan; 
Reclamation, notifications aux puissances–voyages divers (1917 - 1922), Maroc, direction des affaires indigènes, no. 13 organisation 1917 - 1921.

74 كانت إداوتنان خلال الفترة الاستعمارية خاضعة لرئيس ناحية مراكش، ويستفاد من خلال التقارير الاستخباراتية التي تحتفظ بها وزارة الخارجية الفرنسية أنّ المنطقة 

 ،15 المحفظة  الشؤون الأهلية،  الحربي من جهة أخرى: مديرية  الطيران  بمهادنة الأعيان من جهة، واعتماد  انتهى  القبيلة،  أبناء  بعد صراع مرير مع  إلا  يتم إخضاعها  لم 

مجموعة وثائق مراكش وأحوازها، الرقم التسلسلي أ 456، إداوتنان، وثائق الأرشيف الدبلوماسي، نانط، فرنسا.

اْو" بـ "دوار إِسْكْ بتِقِّي". ي" وأسرة "أَشَّ 75 بخاصة أسرة "بوناكة" بـ "تِسْكْجِّ

76 محمد بن سليمان الجزولي السّملالي الحسني )1404 - 1465م(، أبو عبد الله، عالم دين سني على طريقة الأشاعرة، وفقيه مالكي، وصوفي على طريقة، من ذرية إدريس 

بن عبد الله بن الحسن المثنى بن الحسن السبط بن علي بن أبي طالب،  صاحب كتاب دلائل الخيرات في الصلاة على النبي.

77 السوسي، المعسول، ج 15، ص 12 .

78 المرجع نفسه، ص 12 - 13.

79 أول مقيم عام بالمغرب )1912 / 1925(.

عت الحماية في فاس بتاريخ 30 آذار/ مارس 1912 بحضور السلطان المولى عبد الحفيظ والسفير الفرنسي لورينو.   80 وُقِّ

http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%B5%D9%88%D9%81%D9%8A%D8%A9
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%A7%D9%84%D9%83%D9%8A%D8%A9
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D8%B4%D8%B9%D8%B1%D9%8A%D8%A9
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A3%D9%87%D9%84_%D8%A7%D9%84%D8%B3%D9%86%D8%A9_%D9%88%D8%A7%D9%84%D8%AC%D9%85%D8%A7%D8%B9%D8%A9
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%A7%D9%84%D8%B5%D9%84%D8%A7%D8%A9_%D8%B9%D9%84%D9%89_%D8%A7%D9%84%D9%86%D8%A8%D9%8A
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%AF%D9%84%D8%A7%D8%A6%D9%84_%D8%A7%D9%84%D8%AE%D9%8A%D8%B1%D8%A7%D8%AA
http://ar.wikipedia.org/wiki/%D8%B9%D9%84%D9%8A_%D8%A8%D9%86_%D8%A3%D8%A8%D9%8A_%D8%B7%D8%A7%D9%84%D8%A8


125

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

القبيلة المحصن والمنيع، فإنّ  في حديثه عن أهمية هذه التنظيمات في مواجهة السياسة الكولونيالية كما سنرى لاحقًا)8)). ونظراً لموقع 

ا من مهادنة أعيان إداوتنان، بخاصة عندما فرّ إليها أشد أعداء فرنسا و"المخزن العتيق"، القائد محمد  القادة الفرنسيين لم يجدوا بدًّ

أَنْفْلُوْسْ)8)) الذي كان قائدًا على سوس وحاحا زمن المولى الحسن وابنه عبد العزيز الذي خرج عن طاعة المخزن بعد أفول نجمه عشية 

هزيمة أحمد الْهِيَبة في وقعة "سيدي بوعْثْمَانْ" الشهيرة، والمؤرَّخة في 6 أيلول/ سبتمبر 1912 )8)). كما رفض بعض الزعامات التي عهد 

إليها حكم القبيلة قبل الاستعمار أيَّ هدنة أو مفاوضات مع الاستعمار؛ ستفضي إلى وقوع القبيلة تحت رحمته، وبالمقابل نعت التانانيون 

تيارين متعارضين حول  يؤكد وجود  فرنسا، مما  "الكفار")8)) لأنهم خرجوا عن طاعة  بـ  بعضهم  فرنسا  بها  التي تحتفظ  المراسلات  في 

مصلحة القبيلة ومستقبلها. ومن خلال الاطلاع على وثائق الأرشيف الدبلوماسي التابع لوزارة الخارجية بـنانط)8)) يتضح أنّ الخضوع 

إليها وقصفها  الغذائية والمؤن  المواد  الساكنة ومنع وصول  إداوتنان، وتجويع  التخابر مع أعيان  بعد   ،((8( 1927 بتاريخ  للقبيلة تم  التام 

القيادات المخزنية  اليوم على موروث مراسلاتها مع  التي تتكتم  "بُوناكة"  التانانية لأسرة  القيادة  بإسناد  الحية. وانتهى الأمر  بالذخيرة 

والزعامات الاستعمارية.

إداوتنان: بين تجاذبات بلاد المخزن وبلاد الفوضى

المفهوم  لدلالة  والقدحية  الأيديولوجية  الحمولات  من  نقلل  حتى  السيبة"  "بلاد  بدل  الفوضى"  "بلاد  مفهوم  نستعير  أن  ارتأينا 

الفرنسية  المراسلات  التي وردت في عدد من  أنّ قضية "السيبة")8))  بينهما، نشير إلى  إداوتنان  قبيلة  نعرج إلى موقع  الأخير. وقبل أن 

المعتمدة في هذه الورقة، وتشبَّعت بها مجموعة من الكتب الأجنبية، وبالخصوص تلك المعتمدة في هذه الدراسة، أثارت حفيظة المؤرخين 

المغاربة أكثر من الأجانب؛ فالطرح الوطني كان يهدف إلى تأسيس مدرسة ونسقٍ تاريخيين لم يكتب لهما الوجود، من أجل الرد على 

مزاعم الطرح الكولونيالي، وهذا مشكل آخر وقع فيه جلّ الدراسات المغربية سواء المتقدمة منها)8)) أو المتأخرة؛ ومنذ حصول المغرب على 

استقلاله توجهت الكتابة التاريخة في المغرب بزعامة أقطاب من قبيل جرمان عياش ومحمد حجي ومحمد المنوني وعبد الله العروي، 

لإثبات وجود وظائف الدولة المغربية وديمومتها عبر التاريخ، وأنّها لم تكن في حالة تسيّب كما زعم الكولونياليون وربما هو الطرح نفسه 

الذي سبقهم إليه عبد الرحمان بن زيدان مؤرخ مدينة مكناس)8)).

81 Montagne, Les Berbères et le Makhzen au Sud du Maroc, p. 345.

82 استقر القائد محمد أَنْفْلُسْ في "أيت عيسي" وهي قبيلة تشكّل حدودًا بين حاحا وإداوتنان، بعد سقوط مقر قيادته "بتَمْسُورينْ" على يد القوات الفرنسية )انظر ترجمته 

في الجزء 20 من كتاب المعسول للمختار السوسي(.

83 مراسلة الضابط اليوتنان لوبْرون مكتب الشؤون الأهلية، الأرشيف الدبلوماسي بنانط CADN، فرنسا. 

ام إلى باشا أكادير يصف فيها الخارجين عن طاعة فرنسا بـ "الكَفَرَة"، وقد اعتمدنا النسخة العربية المترجمة إلى الفرنسية على يد ضابط  84 مراسلة محمد بن محمد أَنْظَّ

عسكري برتبة "ملازم أول".

85 وثيقة استخباراتية مؤرخة بتاريخ 14 تشرين الأول/ أكتوبر1927، وثائق الأرشيف الدبلوماسي، فرنسا.

86 مراسلة الكولونيل قائد قبيلة إداوتنان، ناحية أكادير، 15 تشرين الأول/ أكتوبر 1927، وثائق الأرشيف الدبلوماسي، نانط، فرنسا.

87 تتعامل الكتابات المغربية مع هذه المفاهيم بنوعٍ من الحيطة والحذر، وتستبدل بمفاهيم أخرى تحمي حقوق الدولة والهوية للمغاربة )كبلاد الفوضى والنظام مقابل بلاد 

السيبة والمخزن(، راجع: عبد الحميد احساين، الإدارة المركزية في عهد الحماية الفرنسية، 1912 - 1940 )الرباط: منشورات أمل، 2015(، ص 67؛ أو )بلاد البيعة وبلاد 

الطاعة( مقابل )بلاد المخزن وبلاد السيبة(، انظر: حنداين، ص 45.

88 أخص بالذكر هنا دراسة أحمد التوفيق إنولتان، ودراسة محمد حجي الزاوية الدلائية، ودراسة جرمان عياش حرب الريف، ودراسة عبد الله العروي الجذور الثقافية 

والاجتماعية للوطنية المغربية، هذا في ما يخص الدراسات المتقدمة، أما الدراسات المتأخرة فقد جاءت على شكل منوغرافيات اقتصادية ودينية واجتماعية.

89 حاول عبد الرحمان بن زيدان وهو نقيب الشرفاء العلويين بمكناس ومؤرخها أن يثبت الحضور الدائم للدولة من خلال استدلاله بمجموعة من الوثائق والمراسلات التي 

يتضمنها كتابه إتحاف أعلام الناس بأخبار جمال حاضرة مكناس )5 أجزاء(.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

126

سلّطت الدراسات الكولونيالية الضوء على مسألة السيبة بعد وفاة المولى الحسن)9))، بحيث رصدت تناميها مع وصول المولى عبد 

العزيز إلى الحكم ابتداءً من عام 1900، مع الأخذ في الحسبان فترة الاستبداد المخزني التي شملت وصاية "أبَّاحْمَادْ" على العرش الذي 

كان قد أبعد أسرة الجامعي؛ وهم أخوال السلطان مولاي الحسن، ليُدخل المغرب في مسلسل من الصراعات الثنائية يمكن أن نسميها 

بلغة اليوم "حربًا أهلية". وقد توصّل الأجانب إلى أنّه لا بد من تدخّل آلتهم العسكرية لحماية السلطان من ثورات القبائل؛ ويجرّنا هذا 

الحديث للتوقف عند فترة حكم المولى عبد الحفيظ )1906 - 1912( السلطان المبايع بشروط قبلية)9))، ولقد كانت ثورة أهل فاس ضد البعثة 

الفرنسية التي تقرر تأسيسها لحفظ السلم والأمن بعد مقتل الطبيب الفرنسي موشان في مراكش، ذريعةً لتدخل المدفعية الفرنسية والفتك 

1911، والتي لا تزال مآسيها  التي وقعت خلال شهر نيسان/ أبريل من عام  الدامية"  يُعرف "بأيام فاس  بأهل فاس في إطار ما كان 

موشومة في الذاكرة الفاسية)9)). بالنسبة إلينا بوصفنا مشتغلين في الحقل التاريخي مستحضرين ما يقتضيه المنهج العلمي من صرامة في 

تدقيق الحقائق والتزام الموضوعية، ارتأينا أن نتوقف عند جذور مسألة السيبة وتقويم النتائج التي توصلت إليها البحوث الأجنبية، مع 

الأخذ في الحسبان ردة فعل الكتابة المغربية حول هذه القضية، لكن دون أن نتجاوز مجال الدراسة المرتبط بمؤسسة ئِنْفْلاسْ في مجال 

قبيلة إداوتنان.

نستعرض أولً شهادات لروبير مونطان حول قضية "السيبة" التي ستبرر نفسها بنفسها من حيث مقاصدها وغاياتها. ومن بين هذه 

السلطة بطريقة  الفيلاليون  بقوله: "واستهل  العلويين  الكولونيالي في معرض حديثه عن دولة  السوسيولوجي  دوّنه هذا  الشهادات، ما 

ومملكة  الدلائية  الزاوية  على  فقضوا  البربرية،  القبائل  من  المساندين  الزوايا  شيوخ  دور  من  الحد  على  البداية  منذ  عملوا  حيث  حازمة 

تزروالت. أَتمَّ مولاي إسماعيل العملية بحزمٍ عندما أسس جيشًا من الزنوج وزّعهم على مختلف القصبات المبنية على طول طرق المغرب. 

ولم تُبَْ هذه القلاع في مختلف مناطق بلاد المخزن القديم، ولكن على الطرق الجبلية في أهم الطرق المؤدية إلى بلاد البربر. ومن الأكيد 

أنّ المخزن في عهد مولاي إسماعيل عرف عدة اضطرابات لكن السلطان قضى حياته فوق جواده من أجل إِخماد هذه الثورات وتقليص 

نفوذ قبائل أعالي الجبال التي يصعب الوصول إليها. وكان على من جاء بعد مولاي إسماعيل القيام بمهمة صعبة، هي التخلص من 

الجيش البخاري الذي يمثّل خطراً حقيقيًا على السلاطين الضعاف. وهكذا لاحظنا أثناء حكم مولاي عبد الله اندلاع اثنتي عشرة انتفاضة 

على الأقل مع اتساع بلاد السيبة. وحاول السلاطين الثلاثة الذين جاؤوا بعد سيدي محمد بن عبد الله، ومولاي سليمان، ومولاي عبد 

الرحمان، المحافظة على تقليد المخزن أمام التراجع الاقتصادي للمغرب بتعنيف الزنوج غير المنضبطين وتوزيع القبائل العربية من الكِيشْ 

تكبّدها  التي  القاسية  الهزيمة  باستثناء  قاسية،  هزائم  تكبّد  دون  البربر  بلاد  في  الشرطة  بجولات  الإمكان(  )عند  والقيام  تتمرد  عندما 

نهاجية للأطلس المتوسط الخاضعة للشيخ أمَْهَاوْشْ، كما لوحظ امتداد بلاد  مولاي سليمان عام 1812 على يد أيَْتْ أُوْمَالُو والقبائل الصَّ

السيبة إلى حدود أبواب الرباط ومكناس وفاس. وقد حاول آخر السلاطين العلويين مولاي الحسن استعادة نهج مولاي إسماعيل فأخذ 

بة، وأن يحكم قسمًا من  النصارى أسلحتهم العصرية من بنادق ورصاص ومدافع، واستطاع أن يعيد النظام إلى بلاد المخزن والبلاد المعرَّ

بلاد البربر باستثناء تلك الواقعة في أعالي الجبال، ومراقبة تحركات الأطلس الكبير والأطلس الصغير. بل استطاع أن يستميل أحد زعماء 

90 تسببت وفاة المولى الحسن عام 1894 في ثورة القبائل على القواد الذين عيّنهم بظهائر مخزنية شريفة في إطار سياسته الرامية إلى إعادة التمثيل المخزني بالأصقاع التي لا 

تنالها الأحكام المخزنية كما هي الحال بالنسبة إلى "سوس" و"واد نون" اللذين نالا نصيب الأسد من هذا التمثيل. واعتمد الكولونياليون هذه الثغرة لتبرير مسألة "السيبة" 

وغزوهم المغرب بعد 18 سنة من وفاة السلطان.

91 أهمها رفض شروط الخزيرات )1906( التي قبل بها سلفه المولى عبد العزيز، والقضاء على الثائر المدعوّ "بوحمارة" الذي استنزف دخول الدولة ورَبَطَ علاقات بإسبانيا، 

والتراجع عن ضريبة المكوس.

92 محمد معروف الدفالي، أصول الحركة الوطنية بين السلفية المجددة والسلفية الجديدة، وشنمرات ةلجم ألم اتللر‬خي ‫واةفاقثل واعمتجلم )الرباط: مطاعب اابرلط نت، 2014(، ص 61.



127

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

يَاني الذي سيصبح فيما بعد زعيم البربر المناهضين للاحتلال الفرنسي. وقد ذهب هذا المجهود الكبير سدًى أمام  و الزَّ الأطلس، موحا أُوْحَمُّ

سنوات الفوضى بعد وفاة السلطان. ووصلت اضطرابات بلاد السيبة أوجها عام 1907 عندما حلّت القوات الفرنسية")9)).

ماذا يستفاد من شهادة روبير مونطان بخصوص قضية بلاد السيبة؟

بعد قراءة ما جاء على لسانه وتحليله، يبدو لنا أنّ "السيبة" لا تعدو أن تكون ثوراتٍ رافضةً جور المخزن، وليس جهاز المخزن في 

حد ذاته. وهو ما يصحح النظرة الكولونيالية لهذه القضية التي يمكن أن تحاكي اليوم "احتجاجًا سياسيًا ضد فساد أجهزة الدولة"، مع 

العلم أنّ هذا الاحتجاج السياسي يمكن أن يتطور إن لم تكن هناك حلول ناجعة للحد من "الفوضى" بلغة مونطان الذي وقع في الخلط 

بين جور المخزن الذي يتخذ أشكالً عدة؛ كتأديب قبيلة ثائرة ضد قائد عيّنه السلطان ولم ينل رضى الساكنة، أو رفض هذه القبيلة تأدية 

الضرائب، وعدم الاعتراف بحق جباتها نظراً لتوالي سنوات الجفاف والمسَْغبات)9)). ما يعني أنّ جميع قبائل المغرب التفّت حول السلطان 

وبايعته، لكن بعضها لم يكن مطيعًا قراراته الجائرة التي كانت تتعارض مع روح الأعراف التي يعود بعضها إلى مئات السنين.

يجب أن يُقرأ الرفض من منظور أنثروبولوجي ثقافي صرف، وليس من زاوية تاريخية تدافع عن أحد الطرحين. فكلٌّ منا سيقرأه 

بطريقته الخاصة، لكن إذا ما ربطناه بعوائد الناس في قبائلهم سيكون تفسيرنا هذا الرفض، مبرراً بكون هذه الساكنة أرادت المحافظة 

على موروثها الثقافي لأنّ التفريط فيه، كما هو راسخ في متخيلها الشعبي، عارٌ سيلاحقها على مر الزمان)9)). ولعل مضمون السيبة في 

منظور روبير مونطان، ومن خلال الطريقة التي قدّمه بها وهو يحاضر في معهد الدراسات الإسلامية بباريس وجامعة السربون، يخدم 

مصلحة الأجانب أكثر من مصلحة الأمازيغ؛ فالعرب لم يطمسوا حضارة الأمازيغ وإنما أحدثوا نوعًا من "التَّثاقُف" إن صح التعبير. وهذا 

ما لم يفهمه مونطان ولم يستوعبه أتباعه، أو بالأحرى غضّوا الطرف عنه؛ وإلا بمَ نفسر اهتمام الأمازيغ بالدين الإسلامي الذي نزل 

بروح اللغة العربية على الرغم مما قيل عن تجاوزات المسلمين في حق هؤلاء، منذ زمن الولاة الأمويين والعباسيين، كونهم غزاةً جاؤوا 

لينهبوا خيرات شمال أفريقيا)9)).

يتنافى ما قدّمه مونطان حول "السيبة" مع ما كان يصبو إليه. لقد أكّد دون شعورٍ منه أنّ المناطق التي لا تنالها أحكام السلطان هي 

المناطق التي تبعد عن المركز، وهي فكرة روّج لها قبله ابن خلدون، وتوصّل إليها أحمد التوفيق في استنتاجاته لدراسة قبيلة "إِينُولْتَانْ" 

خاصة  تكن  لم  سمة  وهي  المركز،  عن  ابتعدنا  كلما  الدولة  نفوذ  بتناقص  أي  التقليدية،  الدولة  بسمة  يتسم  كان  المخزن  "إنّ  بقوله: 

المركز  في  يقوى  فالمخزن  المغاربة،  إلى  بالنسبة  مألوفة  ظلت  ظاهرة  وهي  الرأسمالية")9)).  قبل  ما  الدول  كل  على  تنطبق  كانت  بل  به، 

أنّ  كما  بيعته.  عن  وليس  السلطان  طاعة  عن  الخروج  هنا  بالضعف  والمقصود  والأطراف.  الهوامش  في  ويضعف  السلطان(  )عاصمة 

93 مونطان، ص 34 - 35.

94 محمد الأمين البزاز، تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر، سلسلة رسائل وأطروحات، رقم 18 )الرباط: منشورات كلية الآداب 

والعلوم الإنسانية، 1992(، ص 160 - 162.

95 على سبيل المثال لا الحصر، يجمع التانانيون على أنّ الشخص الذي يبيع أرضه التي ورثها عن أجداده، كأنما يخلع ثيابه أمام الناس؛ وهو ما يفسر أنّ المغاربة الأجانب 

اد". إنّ  الذين استقروا في قبيلة إداوتنان لم يتمكنوا من الحصول على ملكية الأرض وظلوا تابعين للملاك الأصليين، ومن بينهم العائلات التي تحمل لقب "أمَْزيلْ أي "الحَدَّ

بيع الأرض )العقار( للغريب عن القبيلة هو خَلْعٌ للثياب أمام الناس، مما يفيد كشف العورة، وهو ما يتنافى مع روح الإسلام الذي ينص على سترها، وبناءً عليه، فإنّ بيع أحدهم 

أرضه يقابل في المنظور الديني اقتراف جُرْم كبير لا يُغتفر.

الغنائم "تخميس البربر"،  الدين الإسلامي من قبيل استرقاق خمس الأمازيغ، وفقًا لمبدأ تخميس  96 على سبيل المثال لا الحصر نهج الأمويون سلوكات تتعارض مع 

و"اعتبارهم عبيدا للخلافة وممثليها بعين المكان". وهو ما يتعارض مع منطوق النص الشرعي، على أساس أنّ المسلمين إخوة بغض النظر عن اللون والجاه والنسب، انظر 

بخصوص هذه النقطة: محمد ياسر الهلالي، "الدين والنسب واللغة مرتكزات هوية الأجداد"، زمان، العدد 26 )كانون الأول/ ديسمبر2015(، ص 29.

97 أحمد التوفيق، المجتمع المغربي في القرن التاسع عشر، اينولتان 1850 - 1912، ط 2 )الرباط: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 1983(، ص 470.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

128

النماذج التي استعرضها مونطان تفيد بالرجوع إلى المصادر الأصيلة؛ بحيث كان المغرب يعرف ثوراتٍ في حالة وفاة الحكام، وبالخصوص 

بين أفراد الأسرة.

يُعاب إذًا على روبير مونطان أنّه لم يتريث في جمع تاريخ مجالٍ لا يتقن لغته، ولا يكاد يفهم وضعه السياسي والاجتماعي. نجد 

هذا التصور أيضًا عند المفكر المغربي عبد الله العروي الذي استحضر النموذج الأميركي الذي "يستهويه كل ما كتبه الفرنسيون ويعطيه 

قيمة أعلى من قيمته الحقيقية")9)). في نظرنا، لو عاد مونطان ومناصروه إلى نماذج بعينها من تاريخ المغرب)9))، وعلى سبيل المثال دولة 

المرينيين)10))؛ لوجدوا أنّ "السيبة" التي عدّوها خروجًا على طاعة المخزن وفسخًا لبيعة السلطان ظاهرة متأصلة في المجتمع المغربي عبر 

غُور"  أو "الشُّ المريني)10))؛ ففي عدد من فتاواهم طرحت مسألة "الجَوْر"  العصر  المفهوم شاع بين فقهاء  أنّ هذا  التاريخ)10)). فقد ثبت 

"من المحاكم بصدد صحة العقود والحيازات؛ لأنّ شرط اليقين عندهم مرتبط بوجود الوازع السلطاني")10)).

لنستعرض الآن أهم الردود التي قدّمها مؤرخون مغاربة حول قضية السيبة، والتي ترمي في مرمى الطرح الوطني المناهض لهذه 

المفاهيم المسقطة على ظواهر لم يستوعبها المخبرون والمجندون للكتابة حول مغرب القرن التاسع عشر. وقد قام السوسيولوجي والمؤرخ 

المغربي محمد العيادي في مؤلفه "دراسات في المجتمع والتاريخ والدين" بمحاولة لمِّ شمل الرؤى المناهضة للحقل المفاهيمي الذي وظّفه 

المستعمر لضرب وحدة المغرب وسيادته. ونورد في مقدمتها موقف المفكر المغربي عبد الله العروي الذي بلور فيه تصحيح الأخطاء التي وقع 

فيها المستعمر بسبب لبسٍ في فهم النص المخزني، فهذه المغالطات المتعمدة ظلت متداولةً ليس فقط لدى المخبرين أو الدولة الفرنسية 

الحامية، وإنما حتى بين الباحثين الأجانب وبعض الباحثين المغاربة؛ فلا يمكن تصفّح مؤلف دون مصادفة تصدّع الرؤى بين طرحٍ أجنبي 

الزمن لدحض الطرح الأجنبي من  يبرر قضية "السيبة" من خلال نماذج مستقاة من المغرب، وطرحٍ وطني ظل متحمسًا عقودًا من 

خلال إعادة فهم الواقع المغربي القَبَلي.

98 عبد الله العروي، مجمل تاريخ المغرب )الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 1984(، ص 26.

99 مثلً استمالة المخزن شرفاء دار إيليغ، فلا هو استأصل جذورهم كما فعل مع الدلائين، أو تركهم ينفردون بالملك، وفي المقابل وظّفهم لضبط المجال السوسي في علاقته 

ور الكبرى )دار تمانارت قرب طاطا، قيادة أولاد جرار بتزنيت، دار بيروك بواد نون(، فالثورات التي كانت تندلع ضد الحركات المخزنية أكثر من تلك التي كانت ضد هذه  مع الدُّ

الزعامات، فهل يتعلق الأمر باستقلال الهامش عن المركز كما ذهب رواد السوسيولوجيا الكولونيالية؟ إنّ الأمر لا يعدو أن يكون اقتصادًا للقوة العسكرية والكلفة المادية التي 

تحتاج إليها حركة موجهة لصقعٍ في حجم سوس، وقوة بشرية في مستوى رجالاته، راجع: 
Justinard Liopold, “Notes sur L’Histoire du Sous au XIXe siecle,” Hesperis, vol. VI (1926), pp. 351 - 364 ; Paul Pascon, “le commerce de la maison 
d’Iligh, d’après le registre comtable de Husayn b, Hachem, Tazerwalt 1850 - 1875,” Annales E.S.C, no. 3 - 4 (Mai–Aout, 1980), pp. 700, 729;

خديجة الراجي، مساهمة في دراسة تاريخ الزاوية السملالية في مرحلة التأسيس )853هـ/1460م971-هـ/1564م(، بحث لنيل دبلوم الدراسات العليا، إشراف الدكتور 

مصطفى ناعيمي )الرباط: جامعة محمد الخامس، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 1991(، ص 146 - 160؛ شفيق أرفاك، قيادة تمنارت بين التزام المحيط القبلي والسلطة 

المخزنية: )1352 - 1934(، أطروحة لنيل دكتوراه الدولة، إشراف الدكتور محمد حمام، ج 1 )أكادير: كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 2007(، ص 148 - 156؛ ربيع رشيدي، 

الزعامات المحلية بسوس وعلاقتها بالمخزن: سوس الأقصى خلال الربع الأخير من القرن التاسع عشر، ماجستير في تاريخ الجنوب المغربي، إشراف الدكتورة خديجة 

الراجي )أكادير: جامعة ابن زهر، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 2010(، ص 125 - 130.

100 حكمت المغرب ما بين )1244م و1465م(.

أجهزته،  واستمرارية  المخزن  حيوية  على  والإبقاء  المغربية  النخب  لتجديد  ظاهرة  "السيبة"  عدّ  إلى  الطوزي،  محمد  المغربي  السياسي  والمحلل  السوسيولوجي  101 يذهب 

فالمخزن في منظوره هو من يسمح بظهور هذا التمرد السياسي، ذلك أن تضخ دماء جديدة في جسم المخزن، ومن دونها يسيطر فكرٌ يحارب التغيير ويحابي السلطان وحاشيته 

ل بسقوط الدولة، وهذا حدث مع المرابطين الذين اعتمدوا نخبة الفقهاء المؤسسة للدولة والتي ستتسبب لاحقًا في سقوطها، انظر: الطوزي، ص 53. مما يعجِّ

102 يذهب محمد بن عبد الله الكيكي إلى تقديم مفهوم فقهي لـ "البلاد السائبة"، ففي منظوره البلاد السائبة هي "مجموع الأقطار التي لا يطمئن فيها صاحب الحق 

الشرعي على حقّه" ويرى "أحمد التوفيق" أنّ المفهوم الذي قدّمه الكيكي لـ "البلاد السائبة" وإن اختلف مع ظرفية ترويج الكولونياليين هذا المفهوم في دراستهم "فهو يلتقي 

معه في نهاية المطاف في الإغضاء عن الواقع الذي تحكم في التطور التاريخي"، راجع: محمد بن عبد الله الكيكي، مواهب ذي الجلال في نوازل البلاد السائبة والجبال، 

تحقيق أحمد التوفيق )بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1997(، ص 27 - 51 - 62.

103 محمد العيادي، دراسات في المجتمع والتاريخ والدين، سلسلة دراسات )الدار البيضاء: مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود للدراسات الإسلامية والعلوم الإنسانية، 

2014(، ص 140.



129

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

يعتمد  طويلة  لفترات  ظل  المخزن  أنّ  وهي  "السيبة"،  قضية  تناول  أثناء  أساسية  قضية  توضيح  العروي  الله  عبد  حاول  لقد 

بخاصة  الأجنبية  الدول  وممثلي  الهوامش(  )الأطراف،  والأقاليم  الجهات  في  لممثليه  مراسلاته  في  للتأويل  قابلً  مفاهيميًا  جهازاً 

)فرنسا، وإسبانيا، وإنكلترا(، وهي المفاهيم التي ستُستغل في غير محلها لدعم الأطروحات الكولونيالية)10)).

وخلصت دراسات أخرى تصب في تصورنا نفسه لـ "مؤسسة ئنفلاس" في علاقتها مع المخزن؛ كون هذه المؤسسة لم تكن تعبّ عن 

إرادة الساكنة للاستقلال عنه بوصفه "عنصًرا عربيًا دخيلً" وأهمها خلاصات علي المحمدي في دراسته ومقاربته لقضية "المخزن والقبيلة" 

من خلال نموذج "أيَْتْ بَعْمْراَن"؛ فـ "أيت بعمران، وسائر قبائل سوس الأقصى، لم تكن خارجة عن طاعة المخزن، كما تفيد مصادر 

أوروبية مغرضة، ووثائق مخزنية كانت تستهدف مواراة ضعف السلطة المركزية ودرء الأطماع الاستعمارية، وإنما ظلت علاقتها بالمخزن 

إلى حدود 1882 تتميز بخصوصيات ]...[ وجود مؤسسات تقليدية تشرف على سير الحياة بداخل القبيلة، وفقًا لأعراف تضبط علاقتها 

بالمخزن منذ ما قبل القرن التاسع عشر")10)).

قار  دخل  إيجاد  في  للمساهمة  الضرائب  أداء  في  محددة  كانت  فالطاعة  ردع"،  وآلية  "جهاز  المحمدي  علي  تصور  في  المخزن  إنّ 

التي  والاستنتاجات  الخلاصات  وهي  الضرائب")10)).  لأداء  والرافضين  الثوار  لردع  حركات  وتنظيم  التنقل  مشاكل  لتجاوز  للمخزن، 

خلص إليها سابقًا كلٌ من عبد الله العروي وأحمد التوفيق. فالتوفيق يرى أنّ: "المخزن كان يتسم بسمة الدولة التجزيئية التقليدية، 

أي بتناقص نفوذ الدولة كلما ابتعدنا عن المركز، وهي سمة لم تكن خاصة به، بل كانت تنطبق على كل الدول ما قبل الرأسمالية")10)). 

ولعل هذا الاستنتاج يأخذ تبريره مما أشار إليه ابن خلدون منذ ما يزيد على سبعة قرون ونيف، بقوله: "الدولة في مركزها أشد مما تكون 

في الطرف والنطاق")10)).

إنّ ما راكمه مفهوم "السيبة" من رؤى وطنية منافحة للتصور الكولونيالي، أو ما تمّت الإشارة إليه ضمنًا في مصادر دفينة جعلا عبد 

الله العروي يضع حدًا لهذا الصراع الذي لن يخدم أفق البحث التاريخي وبناء مدرسة وطنية حديثة لا تحاكي المدارس الأجنبية.

بالعودة إلى العصر المريني نجد أنّ المصطلح كان متداولً ولم يطرح أي إشكال يتعلق بحمولته الأيديولوجية)10))، فـ "السيبة" أو 

غُور من المحاكم")11))؛ مما  ائبة مفهوم تم تداوله في مراسلات وفتاوى الفقهاء، وكانت في منظورهم تعبيراً عن الجَوْرِ أو مسألة الشُّ "السَّ

يفيد بأنّ الجهاز المخزني كان يمثّل الوازع السلطاني. ولعل استعمال "القوة المفرطة" هو تبرير للاعتراض على قرارات المخزن. لهذا، 

فالعلاقة بين المخزن والرعية هي علاقة مدٍ وجزر بين الحاكم والمحكوم، مرتبطة بأداء المغارم والتسخيرات. وخلال الربع الأخير من 

القرن التاسع عشر، لوحظ توظيف مفهوم "السيبة" في غير محلّه بسبب التدخل الأوروبي؛ فالمناطق المنيعة تضاريسيًا أو الشاغرة بفعل 

البعد المجالي كما هي الحال بالنسبة إلى إداوتنان كانت تثير قضية "السيبة"، لأنّ الحضور المخزني في جهات البلاد مرتبط أساسًا "بطبيعة 

وسائل الإنتاج، ودرجة الاندماج الاقتصادي والاجتماعي")11)).

104 المرجع نفسه، ص 134.

105 علي المحمدي، السلطة والمجتمع في المغرب: نموذج أيت بعمران )الدار البيضاء: توبقال، 1989(، ص 116 - 117.

106 المرجع نفسه، ص 87.

107 التوفيق، ص 469.

108 المرجع نفسه.

109 المرجع نفسه، ص 75.

110 الكيكي، ص 26 - 27.

111 Larbi Mezzine, Le Tafilalt, Contribution àl’Histoire du Maroc aux XVII et XVIII siècles, serie Theses 13 (Rabat: Publication de Faculte 
des lettres et des sciences humaines, 1987), p. 367.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

130

بْعِيْ ...( لذلك يجب فهم  إنّ الجباية هي العنصر الأساسي في العلاقة بين المخزن والمجتمع أو مؤسساته )الجْمَاعَة، ئِنْفْلاسْ، أيت الرَّ

العلاقة المؤطرة لمفهوم "السيبة" انطلاقًا من الجمع بين المخزن والمجتمع الذي تسري في شريانه قراراته )المخزن(؛ وإذا تتبعنا مجريات 

الأحداث بخاصة خلال فترات المسَْغَبَات والجوائح أو الأزمات السياسية التي تندلع عند وفاة السلطان أو بالصراع حول الملْك، سنجد أنّ 

"القبائل لا ترفض المخزن ما لم يطالبها بالأموال والخدمات ]...[ نظراً لضعف إنتاجها، وفي هذه الحالة يضطر المخزن إلى ردعها بتنظيم 

حركات عسكرية، فيقع الاحتكاك والاصطدام، أما إذا كان للمخزن في عين المكان جهاز ]...[ قادر على إذْلال الرِّقاب فإنه لا يزال يبتز 

الأموال، ويعتصر الأمم إلى أن يقع الانفجار، وعادةً ما تكون وفاة السلطان هي الفرصة المواتية لهذا العصيان، إشارة إلى سقوط الهيبة 

المعنوية، ونذيراً بمناقشة الحساب")11)). هذا الاحتمال الأخير هو الذي يبرر تسيّب قبيلة إداوتنان ضد المخزن، لأنّ المجال كان شاغراً من 

الوازع السلطاني، فكما أشرنا في أكثر من مقام، أَلفت هذه القبيلة المشيخة من أبناء القبيلة وليس القائدية من أبناء حاحا وأحوازها.

نخلص إلى أنّ قبيلة إداوتنان تندرج ضمن الصيغة الأولى من مفهوم "السيبة" التي قدّمها أحمد التوفيق)11))، فهي بلاد تشكو 

شغوراً؛ أي غياب الحاكم "الشرعي" المعيّ من الإمام، أو من ينوب عنه، عاملً كان أو قاضيًا")11))، وما يبرر "تسيّب" القبيلة موضوع 

ع"، وهو المفهوم العميق "للسيبة" في منظور عبد الله العروي)11)). مما لا يعني أنّ القبيلة كانت  ْ الدراسة هو اعتمادها "العُرْف بدل "الشَّ

ضد "النظام القائم" في المركز الذي يتربع السلطان في أعلى هرميته. هذا المفهوم الأخير للسيبة هو ما عبّ عنه عبد الله العروي، والذي 

يفيد "الثورة ضدًا على ظلم الولاة والقياد وعدم كفاءتهم")11)). أما السيبة بمفهومها المعاصر فقد نشأت في عهد السلطان محمد بن عبد 

الله العلوي )1757 - 1790( بعد مرحلة ثورة البواخر)11))، وتعمقت تعمقًا كبيراً عام 1856 بعد أن وقّع عبد الرحمان بن هشام )1822 - 1859( 

مرغمًا، المعاهدة التجارية البريطانية مع نظيره الإنكليزي جون دريموند هاي.

إنّ السيبة من منظور عبد الله العروي تتخد أشكالً عدة لكنها تفيد معنًى واحدًا هو "ضعف قدرة المخزن الإدماجية")11)). وتندرج 

قبيلة إداوتنان ضمن المستوى الثالث الذي يقابل "الاستقلال المحلي الممنوح؛ لأنّ المنطقة ليست غنية ولا فائدة منها بالنسبة إلى السلطة 

المركزية")11)). وهو الأمر الذي سبق أن أشار إليه السلطان المولى الحسن في إحدى مراسلاته إلى خديمه محمد بركاش، بقوله: "...واستعن 

بالله ثم ببعض من هناك على هذا الغرض، إن ذكروا لك أكادير )في إشارة إلى النصارى(، فأعلمهم بأنّ أكادير دشرة على حجرة ملتفة 

بالغابة وسط قبيلة إداوتنان، وهم جبالة )في إشارة إلى ساكنة إداوتنان( لا تنالهم الأحكام، ولا يحصل لهم الغرض")12)) )في إشارة إلى 

وجود مؤسسات تنظم الحياة الاجتماعية والقانونية للساكنة(.

خلاصةً لما سبق يتضح أنّ قضية "السيبة" أو بلاد "الفوضى" خلال القرن التاسع عشر الممتد)12)):

112 التوفيق، ص 585 - 595.

أو  العباد  التوفيق تتمثل بوجود الحاكم داخل المجال أو من ينوب عنه، ويعيَّ هذا الحاكم بظهير شريف، لكنّه يكون جائراً على  الثانية كما قدّمها أحمد  113 الصيغة 

مهملً للبلاد.

114 التوفيق، ص 590.

115 عبد الله العروي، الأصول الاجتماعية والثقافية للوطنية المغربية: 1830 - 1912 )باريس: مطابع ماسبيرو، 1977(، ص 163 - 167.

116 المرجع نفسه، ص 168.

117 المقصود بهم جيش عبيد البخاري الذي كوّنه السلطان العلوي المولى إسماعيل.

118 العروي، ص 182.

119 العيادي، ص 142.

120 "رسالة المولى الحسن إلى خديمه محمد بركاش"، الوثائق، مجموعات دورية تصدرها مديرية الوثائق الملكية، العدد 10 )2000(، ص 240 - 241.

121 في هذا السياق، يقصد بالقرن التاسع عشر الممتد خلال الحقبة الزمنية التي تشمل أواخر القرن الثامن عشر والعشرية الأولى من القرن العشرين، راجع بهذا الخصوص: 

محمد القبلي، تاريخ المغرب، تحيين وتركيب )الرباط: مطبعة عكاظ الجديدة/ منشورات المعهد الملكي للبحث في تاريخ المغرب، 2011(، ص 445 - 522.



131

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

ӵӵ.ليست مرتبطة بقَبَلِيَّة المجتمع المغربي، ومن هنا، فهي غير مرتبطة بمجتمع إداوتنان لأنّه قبلي

ӵӵ المخزن عنصٌر لا بد منه لخلق توازن داخل المجتمع، وغيابه ينفي الحديث عن "السيبة" أو "بلاد الفوضىى"، لأنّ الأحداث

التي كانت تندلع بين الفينة والأخرى كان سببها المخزن؛ ومن الأمثلة على ذلك حركة المولى الحسن إلى إداوتنان عام 1886.

ӵӵ "ْتتخذ السيبة تعبيرات مختلفة، بحسب المكان والزمان؛ فالسيبة في إداوتنان ليست هي السيبة في "دْمْنَاتَ"، أو في "تَزْرْوَالْت

أو "أيَْتْ بَعْمْراَنْ".

مؤسسة ئنِفْلاس في إداوتنان: بعض آليات التدبير الجماعي للشأن المحلي

واستحضار  بكراماته  للتبركّ  محجًا  زاويته  مثّلت  ومتصوفًا،  عالماً  احتضنت  إداوتنان  قبيلة  أنّ  إلى  الإشارة  سبقت 

إنّه  والاحترام.  القدسية  من  بهالةٍ  وأحاطها  مشروعيتها  ئنفلاس  مؤسسة  أعطى  الذي  الديني  الرمز  وهو  وأدواره،  منجزاته 

سيدي إبراهيم بن علي التيغانيميني)12)) )ت. 1581( وكانت زاويته مركزاً روحيًا لساكنة إداوتنان؛ لم تكن مصالحها تتعارض مع مؤسسة 

ئنفلاس، لأنّهما يقعان في منطقة تجعلهما حرَّين طليقيْ، كما أنّهما كانا معارضيْ المخزن السعدي والعلوي إلى حين وقوع المنطقة تحت 

الاستعمار الفرنسي في عشرينيات القرن الماضي. ومؤسسة ئنفلاس ليست متوارثة كما فهم بعض الكولونياليين، فهي تتأسس بناءً على 

اختيار عريف عن كل مكوّن من مكونات القبيلة )قرية، وفخذ، وبطن، وفصيلة()12))؛ إذ يحضرون مع ئنفلاس القبيلة في كل مجمع. 

وفي إداوتنان فإنّ الترشيح لمنصب العضوية يتمّ بطريقة "ديمقراطية" كما يذهب إلى ذلك صاحب "البربر والمخزن")12))، ويشترط في 

الأعضاء الوجاهة والاستقامة والنزاهة والقدرة على تحمّل المسؤولية؛ ومن وقع عليه الاختيار يفرض عليه "تطبيق اللَّوْح"، فإن خرج عن 

ة القضاء". "القاعدة القانونية، مصدر التشريع"، يعاقب بما أمَرت به الجماعة وكأنه يؤدي "يمين خُطَّ

"خطة  وتجارية  جنائية  فهي  فيها  يُقاضي  التي  القضايا  أما  المخالفون.  بها  يعاقب  التي  الذعائر  من  أجره  "أَنْفْلُوْس"  يتقاضى 

الحِسْبَة". كما أنّه يتولى تطبيق الأحكام القضائية التي أصدرها الفقهاء؛ بخاصة تلك التي تتعلق بالعقار وتنظيم أراضي الجماعة وتنظيم 

الري... وكذا هناك "نْفَالِيسْ" متخصصون في "قضاء الأسرة")12)). أما مسائل الشرع فهي بعيدة كل البعد عن ئنفلاس، لأنها ليست 

نَانِ" من القضايا التي عالجتها ونظّمتها  من اختصاصهم)12)). وتعدّ قضية الماء وتوزيع حصصه على الدواوير وساكنتها في المجتمع "التَّ

122 توجد زاويته في منطقة "أُضْمِيْن" بين إداوتنان و"أمَْسْكْرُوضْ"، وهو ذو نسب شريف من بني عمومة القطب الصوفي سيدي "أحْمَادْ أُومُوسَ" نزيل تازروالت. وهو 

تلميذ أبي عبد النعيم يحيى الحاحي، انظر ترجمته عند: محمد الصغير الإفراني، صفوة من انتشر من أخبار صلحاء القرن الحادي عشر، تقديم وتحقيق عبد المجيد خيالي 

اليزيد الراضي، تقديم محمد  الفوائد الجمة في إسناد علوم الأمة، تحقيق  الرحمان الجشتيمي،  269 وما يليها؛ عبد  2004(، ص  العربي،  الثقافي  البيضاء: المركز  )الدار 

1 )الدار البيضاء: مطبعة النجاح  طبقات الحضيكي، تقديم وتحقيق أحمد بومزكو، ج  293؛ أحمد بن محمد الحضيكي،  2007(، ص  المنوني )بيروت: دار الكتب العلمية، 

الجديدة، 2006(، ص 125 - 126؛ محمد بن أحمد البعقيلي، مناقب البعقيلي، تحقيق محمد المختار السوسي )الرباط: طبع ونشر عبد الوافي المختار السوسي، 1987(، ص 34؛ 

الرسموكي، وفيات الرسموكي، تحقيق محمد المختار السوسي )الرباط: مطبعة الساحل، 1988(، ص 12؛ الكشطي، الورقة رقم 120 )مخطوط خاص(؛ السوسي، المعسول، 

ج 15، ص 73 وما يليها.

123 هناك أعيان ثلاثة فروع قبلية داخل إداوتنان، وهي "إِفْسْفاسْنْ" و"أيت وَاعْزُّونْ" و"تَانْكْرْتْ".

124 قدّم روبير مونطان ترتيبًا هرميًا للتركيبة الاجتماعية في إداوتنان يتطابق مع هرمية مؤسسة ئنفلاس وجاء كما يلي: المرابطون، والشيوخ المسنون، والنبهاء، انظر: أفا، 

ص 148؛ وكذلك:
Montagne, “Organisation sociale et politique des tribus,” p. 135.

125 أفا، ص 149.

126 يميز عمر أفا في دراسته التي أحلنا عليها بين "العدل الجماعي" و"العدل الشرعي" وهو تعبير في نظره عن مبدأ فصل السلطات، فالمسائل المدنية ينظر فيها أعيان 

ئنفلاس، في حين تسند أمور العقار والأحوال الشخصية للفقهاء. المرجع نفسه، ص 149.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

132

هذه المؤسسة)12)). ونظراً لكون اقتصاد قبيلة إداوتنان يعتمد على هذه المادة الحيوية، وكون هذا المورد محط جدل وصراع دائم، تذهب 

ضحيته أحيانًا أرواح كثيرة)12))، فقد سمحت كفاءة النْفاليس بحسن تدبيره وتوزيع حصص متساوية على الفلاحين؛ بحيث كان أعضاؤها 

تنظيم  ئنفلاس  فمؤسسة  المعنى  بهذا  التوزيع.  لأنظمة  للمخالفين  الزجرية  والعقوبات  حقوقه  يحددون  كما  لتوزيعه،  نظامًا  يقترحون 

سياسي أكثر مما هو اجتماعي، على حد تعبير روبير مونطان، لأنّه يملك السلطات الثلاث)12))، وبناءً عليه، تدافع المؤسسة عن حدود 

القبيلة وتسهر على ضمان احترام الحياة الاجتماعية؛ إنّه نوع من التضامن والتكافل الاجتماعي في المجتمع الجبلي. ولضبط مهماتها 

فقد شكلت لجينات "شرطة الماء")13))، حيث يتم انتقاء أعضاء عن كل فخذ للحراسة ليلً ونهاراً، وتكون مهمتهم الصعود من الساقية 

حتى مفترق السواقي الرئيسة لمراقبة قنوات السقي ومنع سرقتها، أو تسرب المياه، وهذه المهمة يصطلح عليها باللسان المحلي بمصطلح 

"إمِْزَّالْنْ")13)). وبالقرب من ضريح سيدي إبراهيم بن علي التيغانيميني، تعوّض السلطة الدينية لهذا الولي الصالح أدوار ئنفلاس، ويتمّ 

الْ" بتَنْكْرْتْ إحدى قبائل إداوتنان)13))، بحيث تحضر السلطة الدينية وتحصل الزاوية على حصص  الأمر نفسه بالقرب من "زاوية أَسْقَّ

ينة  من أيام الجريان للأودية القريبة منها، وبالأخص خلال الموسم السنوي)13))، حيث يحج إلى زاوية سيدي إبراهيم من حاحا ومْسْكِّ

وكْسِيمة وإداوتنان والصويرة ...؛ فسلطة الزاوية في المجتمع القبلي تسمو على جميع السلطات، لأنّ المصلحة واحدة بين عامة المجتمع 

التناني وخاصته؛ إذ يؤمن الجميع هنا ببركة الأولياء وكرامات المتصوفة لإبعاد الخطر عنهم وجلب المصلحة إليهم.

مؤسسة ئنفلاس: سلطات متداخلة وتفسيرات متضاربة

انفرد روبير مونطان، بوصفه أول سوسيولوجي كولونيالي، بالكتابة عن مؤسسة ئنفلاس في قبيلة إداوتنان)13))، فخصص لها دراسةً 

جامعةً مانعة)13)) ارتقت بهذه المؤسسة إلى مستوى "أوليغارشية محلية")13))، لكن نتائج دراسته التي كانت تحت الطلب جاءت مجانبةً 

127 إنّ وسائل الري العتيقة والتقلبات المناخية والتنوع الطوبوغرافي، كلّها عوامل ساهمت في اعتماد العرف والشرع من أجل توزيع متكافئ للماء، وعليه، فالعرف سينظم 

علاقة الفرد بالجماعة، فالماء في هذه المنطقة أكثر أهميةً من الأرض نفسها، وهي ملاحظات سبق أن خلص إليها أحمد التوفيق في مقاربته لقبيلة إنولتان في منطقة دمنات 

المغربية. ونظراً لأنّ علاقة الفرد بالجماعة في مسألة تدبير الماء قابلة للتأثر بسبب الاختلاف في تدبيره، أو بسبب الأزمات الطبيعية، أو طبيعة وسائل الري، فإنّ أعضاء ئنفلاس 

يتدخلون لفض النزاع القائم، انظر: بنميرة، ص 306.

128 هناك روايات متناثرة تتناقلها الساكنة المحلية تفيد بأنّ بعض فروع القبيلة التي تحمل أسماء فروع قبلية أخرى في الأطلس الصغير، مثل "تَانْكْرْتْ" و"تيمُولاي"، تفسر 

بالهجرات الموسمية لبعض ساكنة إفران من الأطلس الصغير، واستقرارها في جبال إداوتنان بحثًا عن مورد الماء، وقد تزامن ذلك مع فترات الطواعين والمسغبات التي عصفت 

بسوس ولعلّ أخطرها أوبئة القرن السادس عشر، وبداية القرن التاسع عشر، راجع بهذا الخصوص: البزاز، ص 85 - 97.

129 أفا، ص 148.

والعلوم  الآداب  كلية  منشورات  )أكادير:  تودغى  بواحة  للسقي  الاجتماعي  التدبير  لأشكال  سوسيولوجية  دراسة  الاجتماعي:  والتنظيم  الماء  مهدان،  130 محمد 

الإنسانية ابن زهر، 2012(، ص 125.

131 المرجع نفسه، ص 115.

132 وثيقة استخباراتية من الضابط الملازم أول لوبورن إلى قائد ناحية أكادير وأحوازها، مؤرخة في 13 تشرين الأول/ أكتوبر 1926 )وثائق مركز الأرشيف الدبلوماسي، نانط، 

فرنسا(.

م موسمان سنويان بزاوية سيدي إبراهيم بن علي التيغانيميني، الأول يوم الخميس الأول من شهر تشرين الأول/ أكتوبر الفلاحي، والثاني يوم الخميس الأول  133 يُنظَّ

من آذار/ مارس الفلاحي، ويحج إليه جميع بني تنانة.

134 Montagne, “organisation sociale et politique,” p. 131.

135 سماها في النص المترجم إلى العربية بالجمهوريات البربرية: المؤسسات السياسية والاقتصادية، انظر: مونطان، ص 67 - 81.

136 يرى روبير مونطان أنّ الأنظمة التي سادت في قبائل شمال أفريقيا قد حافظت على نمط حكمها وتنظيمها السياسي البعيد كل البعد عن النظام السياسي الذي ابتكره 

وأبدعه العرب والأتراك، مما يعني أنّ القبيلة، موضوع الدراسة، حافظت على استقلاليتها عن المخزن العربي "الدخيل" في منظور روبير مونطان، فهو يرى أنّ هذا النظام الذي 

اتبعته قبيلة إداوتنان في تدبير شؤونها السياسية أقرب إلى النظام الجمهوري، وقد صّرح أنّه كان مجبراً على توظيف مفاهيم من قبيل )الجمهورية، والأوليغارشية، والحكومة( 

من أجل "تعيين الشكل القار للحكومة البربرية، لأنّه لا يوجد في لغتنا لفظ مناسب"، مما يعني أنّه سقط في مآزق لغوية أكثر منها أيديولوجية؛ ويعبّ عن ذلك صراحةً بقوله: 



133

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

القبيلة  أنّ  هنا  ونسجل  الفقهاء)13)).  حددها  كما  وغاياتها،  ئنفلاس  مؤسسة  أهداف  عن  وبعيدةً  التاريخية)13))،  والموضوعية  للصواب 

لم تكن متسيبة كما زعم مونطان، ولم تكن خاضعة لسلطةٍ واحدة)13)). والواقع، وهذا رأي يمكن مناقشته ولا يمكن الجزم به، أنّ 

بعض قبائل سوس الأقصى وحاحا كان على الأقل تنظمه سلطات مختلفة)14))، مع الأخذ في الحسبان مؤسسة ئنفلاس بوصفها أعلى 

هيئة سياسية في المجتمع التناني؛ فهناك سلطة شيخ الزاوية، وسلطة الفقيه وسلطة المخزن وممثليه من قوادٍ وشيوخ)14))، إضافةً إلى 

هؤلاء يقوم عرفاء ئنفلاس ووجهاؤها مقام القاضي والسلطان في تسيير شؤون القبيلة وتدبيرها كي لا ينفرد الأمغار بالقرارات، حتى لا 

تلك  القائد  يعوض   )1886( الحسن  للمولى  الثانية  الحركة  وبعد  مونطان.  روبير  تعبير  حد  على  ديمقراطي  غير  أو  قاسيًا،  حكمه  يكون 

المؤسسات المخزنية)14)).

كانت مهمة ئنفلاس تناوبيةً. وقد أشار روبير مونطان إلى انفراد قبيلة إداوتنان بهذا التنظيم السياسي)14))، بحيث تعقد الاجتماعات 

كل خميس تزامنًا مع السوق الأسبوعية، وكذلك داخل ضريح سيدي إبراهيم بن علي التغانيميني، أو "عند أحد بيوت الأعضاء، أو في 

ضريح مسجد، أو تحت شجرة، أو في بيدر")14)). إذ يتم عقد الجمع العام لانتخاب مجلس ئنفلاس. وتنفّذ داخل هذا الضريح الأحكام، 

وتبقى الساكنة حرةً في اختيار من يمثلها. كما يتم اختيار ممثلين عن كل أسرة كبيرة. وخلال مناقشة القضايا المطروحة على المجلس من 

"لا يوجد في لغتنا لفظ مناسب، فلا يتعلق الأمر بتاتًا بحكومة تقتضي أو تفرض تعاون القوات، فإذا تعلق الأمر حقيقةً بالجمهورية فإنّها أوليغارشية."، ثم يتيه السوسيولوجي 

الكولونيالي لينتهي إلى كون النظام الذي ساد في قبيلة إداوتنان فوضوي أكثر منه ديمقراطي: "ولنقل، حديثًا وبكل دقة، إنّ الحكومة البربرية هي حكومة "فوضوية" أي 

دون زعيم"، هذا الزعيم في نظرنا وكما يفهم من شهادة روبير مونطان هو القائد الذي يعيّنه السلطان بظهير سلطاني فيكون عيّنه في المجال الذي يحكمه، انظر:  مونطان، 

ص 69 - 70.

137 اشتغل روبير مونطان أستاذًا للسوسيولوجيا الكولونيالية – السياسية، لهذا فلا غرابة أن تكون دراسته حول البربر والمخزن إطاراً نظريًا لبناء المشروع الاستعماري.

138 الفقهاء هم من كانوا يقومون بصوغ الألواح، وبهذا يسدون نصائحهم للنفاليس، والراجح أنّ أبناء سوس كانوا يرجعون إلى الشرع أكثر من العرف، في حالة وقوع 

التعارض أو التنافي، وهو ما يبرزه لوح "قبيلة باعقيلة" )توجد في سوس الأقصى قرب مدينة تزنيت(، انظر: أفا، ص 151.

القائد والشيخ والجابي.  الفقهاء و"إِكْرَّامْنْ" وسلطة سياسية يمارسها المخزن في شخص  التمييز بين سلطة جماعية يمارسها ئنفلاس وسلطة دينية يمارسها  139 يمكن 

وتختلف أهمية كل من هذه السلط بحسب الزمان والمكان والظرفية التاريخية.

140 يستثنى من ذلك قبيلة "أيت عبد الله أُسعيد" المرابطة بسوس الأقصى التي كانت تحتمي بقبيلة "مجاط" )يسمى الحامي باللغة الشلحية: "أمَْغْرُوسْ"( لأنّها لا تحمل 

السلاح لمواجهة العدو، فأعرافها تحرّم عليها ذلك، بخصوص هذه النقطة راجع: السوسي، المعسول، ج 1؛
Jillali El Adnani, “Les Saints à l’épreuve du pouvoir : Histoire d’une sainteté et anthropologie d’une culture,” Hespréris- Tamuda, vol. XLIII (2008), 
pp. 61 - 100; Jean Chaumeil, “Histoire d’une tribu maraboutique de l’Anti-Atlas : Les Ait’Abdellah Ou Sa’id,” Hespréris- Tamuda (1952), pp. 195 - 218. 

141 تكشف وثائق الأرشيف الدبلوماسي بنانط أنّ قبيلة إداوتنان ألفت المشيخة أكثر من القائدية، كما أنّ حركة المولى الحسن إلى إداوتنان قوبلت برفضٍ مسبق لمقرراتها. 

فلما عيّ السلطان أحد القواد الحاحيين هناك ثم قتله عندما وصل السلطان إلى سفح الجبل، كما نجد السلطان المولى الحسن يعترف بنفسه أنّ هذه القبيلة لا تنالها الأحكام 

السلطانية ولا يحصل لساكنتها بها الغرض، وقد أوردنا سابقًا هذه الإشارة في إحدى مراسلاته لخديمه بركاش.

142 على الرغم من أنّ أبناء القبيلة فتكوا بالقائد بوعشرة الذي عيّنه المولى الحسن قائدًا على إداوتنان وأحوازها، فاستمرارية هذا المنصب المخزني، سيتم تفعيلها مع إحكام 

1927. ويلاحظ من خلال تحريات ميدانية قام بها بعض ضباط الشؤون الأهلية أنّ إداوتنان ألفت المشيخة أكثر من القائدية، مما يجعلنا  فرنسا قبضتها على المجال عام 

نميز بين القائد الذي يعيّنه السلطان بظهيٍر شريف في إطار التمثيل المخزني، وهذا حدث بوضوح خلال فترة حكم السلطان المولى الحسن، وقد نجح هذا التمثيل المخزني في 

المناطق السهلية التي يسهل على المخزن دخولها لردع أي حركة ثائرة، والقائد الذي يتشكل ويكون في الأصل فردًا من أفراد القبيلة، هذا الشكل هو الذي أثار انتباه روبير 

مونطان بحيث خصص في كتابه المحال عليه سابقًا )الحياة الاجتماعية والسياسية للبربر( فصلً جامعًا مانعًا حول نشأة سلطة القياد وتطورها، انظر: مونطان، ص 83 - 100، 

وبالنسبة إلى قبيلة إداوتنان موضوع الدراسة، فإنّها ألفت الشيخ أو "أمَْغارْ" )باللغة المحلية( وقد لمع نجم عدد من الأمغارات الذين وسّعوا مجال حكمهم ليشمل قبائل أخرى 

غير تلك التي ينتمون إليها، ومن بين هؤلاء أسرة بوناكة التانانية التي ورد اسمها أكثر من مئة مرة في وثائق الأرشيف الدبلوماسي الفرنسي، وفي بعض كتب المختار السوسي.

143 يرى روبير مونطان أنّ النظام السياسي في قبيلة إداوتنان مرّ بثلاث مراحل كبرى، هي: مرحلة "الأوليغارشية المستقلة" أو الجمهورية، حيث تسود الديمقراطية، ولا 

مجال للظلم بين أبناء القبيلة، ومرحلة "الاستبداد المستنير" حيث تظهر ملامحه في شخص الأمْغار الذي يستحوذ على المغارم لنفسه، مما يدفع مكونات القبيلة إلى التحالف 

فيما بينها )الأسرة، والقرية، وتاقبيلت(، ومرحلة الخضوع للمخزن حيث تظهر ثنائيات من قبيل )العرف والشرع، والمخزن والسيبة، والعرب والبربر، والجبل والسهل...(، 

وكلّها مفاهيم غير صالحة لغياب المنطق فيها، راجع: مونطان، ص 107 - 109.

144 المرجع نفسه، ص 71.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

134

الضروري استشارة جميع من كان ذا رأي صائب كالمرابطين والعلماء والرجال المسنين. وبعد تنفيذ الأحكام، يكلّف طالب بكتابة تقرير 

بخصوص الحكم)14)).

يجد أنفلوس نفسه، في بعض الأحيان، في حيرة من أمره حينما يضطر إلى تطبيق أحكام وتدبيرها في ما لا نص فيه )أي في ما لم 

تنص عليه الألواح والأعراف(. ويحاول تجاوز ذلك بعقد اجتماعات دورية ومتتالية؛ ففي إداوتنان مثلً تتعدد أماكن الاجتماعات؛ فتارةً 

تكون في مقر السوق الأسبوعية التي تتزامن مع يوم الخميس، وتارةً أخرى في مقر ضريح سيدي إبراهيم بن علي التيغانميني، وأحيانًا 

الْ")14))، وهو ما نجده في قبائل الأطلس الصغير. أخرى في مقر زاوية "أسْقَّ

إضافةً إلى تحكيمهم في قضايا الأمن والاقتصاد، كانت جماعة ئنفلاس تنفّذ الأحكام في المجال العقاري، وقضايا الإرث والأحوال 

الشخصية)14))، وإن كنا نتحفظ من هذه النقطة على أساس أنّ "فصل السلط" كان المبدأ الأساسي الذي ساد في إداوتنان، حيث يختص 

الفقهاء. ويتقاضى أعضاء مؤسسة  قرارات  تنفيذ  ئنفلاس تختص بمجال  أنّ مؤسسة  بالشريعة الإسلامية، في حين  يتعلق  بما  الفقهاء 

ئنفلاس راتبًا رمزيا)14)) لا يرتب له من القبيلة أو الخزينة المالية، بل يؤخذ من الغرامة التي يفرضها على المخالفين في الأسواق والمواسم؛ 

بحيث قد تصل مستحقاتهم إلى نصف قيمة الغرامة المفروضة على المخالف، كما أنّها في بعض الأحيان الأخرى لا تتجاوز الثلث.

يشير روبير مونطان إلى الصعوبة التي وجدها أعضاء ئنفلاس في عملية قسمة المستحقات، بقوله: "فنرى المجلس يناقش أحيانًا 

طوال ثلاث أو أربع ساعات من أجل اقتسام مبلغ ثلاث سنتيمات على سبعة عشر")14)). وهو ما يدفعنا إلى التساؤل، هل كانت مؤسسة 

"ئنفلاس" نزيهةً في أحكامها القضائية الزجرية؟ أم أنّ أعضاءها اغتنوا على حساب التجار وساكنة القبيلة؟ مهما يكن الجواب فإنّ هذه 

المؤسسة لا يمكن أن تجعل القبيلة مستقلةً مخزنيًا؛ فأعضاء ئنفلاس كثيراً ما كانوا يتجاوزون الطاقة المادية للقبيلة، ويثقلون كاهل 

ساكنتها بالغرامات المادية التي قد تؤدي إلى إفلاس التجار، وتشريد الأرامل والأيتام)15)). وهو ما يجعلنا نطرح السؤال من جديد على 

 Michaux-Bellaire روبير مونطان عن مدى نزاهة هذه المجالس أو "الأوليغارشيات" على حد تعبيره؛ وهو الذي شدّ أزر أطروحة ميشوبلير

الذي سبق له أن أشار إلى أنّ المخزن "عنصر عربي دخيل وغريب"، هدفه الفتك بالقبيلة ومؤسساتها السياسية الممثلة في ئنفلاس)15)).

قدّم روبير مونطان إجاباتٍ متناقضةً، وذلك بقوله: "وتظهر المساواة داخل مجلس الأعيان )ئنفلاس( في جمهورية بربرية )إداوتنان( 

بوضوح؛ فعلى الرغم من خطوة المؤسسات المتساوية في المناطق التي يكون فيها الرأي العام أكثر ارتيابًا ويقظة؛ حيث يكون للأغنياء 

منازل مشابهة لمنازل الفقراء، فإنّ الأغنياء هم من يمارس السلطة بطريقة خفية، إذ يوجد في كل مجلس ئنفلاس ثلاثة أو أربعة أغنياء 

يتنافسون على تقسيم السلط لمصلحتهم بطريقة خفية. وعندما يقدر شخص ما منهم على تغيير التشريع لا شيء يمنعه من أن يقدّم رشً 

145 رواية شفوية مستقاة من حوارٍ دار بيني وبين أحد أعيان دوار أَغري يوم 09 / 07 / 2007 في مدرسة الدوار. 

146 زاوية ومدرسة عتيقة تقع في قبيلة تانْكْرْتْ بإداوتنان.

147 العثماني، ص 66 - 124.

148 المرجع نفسه، ص 236.

149 مونطان، ص 73.

150 أجمع بعض الفقهاء على أنّ تسلّط جماعة ئنفلاس على أموال المقربين من الجاني وممتلكاتهم، فيه معصية لله ورسوله وتجاوز لما أقرّه الشرع الإسلامي.

151 في مقابلة لي مع أحد أعيان القبيلة إداوتنان، أخبرني أنّ مجالس ئنفلاس كانت أحكامها جائرة وجعلت القبيلة "سائبة"، بحيث اقترف أحد القواد، والراجح أنّه القائد 

او"، )لا تزال ذريته تستقر في دوار إِسْكْ الذي يبعد عن مركز إيموزار بحوالى 3 كيلومترات شمالً( جرائمَ في حق أبناء القبيلة... تنهد الرجل قائلً كنّا في أمسّ الحاجة إلى  "أشَّ

من يخلّصنا من هول هؤلاء، قلت له: من؟ فقال: لي أعضاء ئنفلاس الذين كانوا يورثون منصبهم ويستبيحون أموال الناس )رواية شفوية، 22 / 12 / 2009(، بالعودة إلى مؤلف 

روبير مونطان "الحياة الاجتماعية والسياسية للبربر"، نجد لمضمون مقابلتنا ما يعضدها ويثبتها إثباتًا صحيحًا.



135

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

لبقية أعضاء المجلس، بحيث نراه يمارس مهمات المقدم طوال عدة سنوات ضدًا للأعراف القاضية بأن تبقى هذه السلطة محصورةً في 

أمر واحد، وهو اجتماع المجلس عنده أحيانًا وتقديم الولائم على شرف أصدقائه وارتداء ملابس مميزة")15)).

خاتمة

من خلال تتبّع كرونولوجيا القبيلة والمخزن ووظائف بعض مؤسساتها ذات البعدين الاجتماعي والسياسي، وبعد محاولتنا استنطاق 

المصادر المحلية وقراءة وثائق الأرشيف الأجنبي بحيطةٍ وحذر، ومقابلة الروايات الشفوية بما يعضدها أو يدحضها في متون المراسلات 

الأجنبية والوطنية، يتضح أنّ مؤسسة ئنفلاس، بوصفها تنظيمًا اجتماعيًا وسياسيًا، تأسست لحفظ الأمن العام داخل مجتمعٍ قبلي اشتغل 

بالعرف أكثر من الشرع، وكانت قرارات المخزن لا تشمل بعضه لبعده عن المركز، وقد ساهمت الأزمات التي تعرَّض لها المغرب خلال 

الفترة الحديثة والتطورات الدينية التي شهدها خلال الفترة نفسها، عندما انتقلت زاوية سيدي إبراهيم بن علي التيغانيميني من مؤسسة 

للإطعام وتلقين الأوراد إلى مؤسسة مساهمة في التطورات والأحداث السياسية، لماّ نادت بالجهاد ونجحت في إبعاد الإيبيريين عن الثغور 

المغربية، ما أكسب المتصوفة إشعاعًا روحيًا داخل القبائل. إنّ هؤلاء المتصوفة)15)) أضفوا الشرعية على أحكام مؤسسة ئنفلاس بوصفها 

أعلى هيئة قضائية تنظر في أمور العامة، ونظراً لأنّها وُصفت بالبدعة فقد كان لا بد من تطويع النص الديني، لخدمة أهداف ئنفلاس؛ 

لهذا أجمع فقهاء سوس المتقدمون منهم والمتأخرون على عدّ أعيان ئنفلاس لا يحكمون إلا بالشرع، فبه يحكمون وإليه يتحاكمون. 

أما العرف فلا يبحث إلا في الجزء المدني أو الجنائي فيقع تداخلٌ بين الديني والسياسي)15))، وتتبع فيه المصالح المرسلة)15))، وسدّ الذرائع، 

وشرع من قبلنا. مما يقلل من طرح عبد الله العروي حول ارتباط السيبة بالبلاد التي يحكمها العرف. ومن جهةٍ أخرى يعدّ أبو يحيى 

أثار قضية "أعيان ئنفلاس"، وإذا ما كانت أحكامهم  الثائر الذي ظهر في مغرب نهاية السعديين مرشدًا ومصلحًا، أول من  الحاحي 

مختلفة؛  الأجوبة  فكانت  عدمها،  من  ئنفلاس  بمشروعية  الإفتاء  عصره  فقهاء  من  طلب  فقد  له.  منافية  أو  الإسلامي  للشرع  مطابقة 

فمنهم من أفتى بوجوبها لأنّها تخدم المصلحة العامة، معتمدين في ذلك قواعد فقهية أصيلة من قبيل "الضرورات تبيح المحظورات"، 

السلطة  ومناوأتها  الشرعي  النص  تناقضها مع  بدعوى  المؤسسة  ينفي شرعية هذه  أن  بعضهم  قبلنا". وحاول  الذرائع"، و"شرع  و"سد 

أفتوا تحت الطلب  الفقهاء  المنكر، لكن هؤلاء  بالمعروف وتنهى عن  التي تأمر  الوحيدة  الهيئة  أنّ السلطان هو  السياسية؛ على أساس 

المخزني لمعارضة أي مشروع سياسي يمكن أن يعصف بالدولة المركزية الحديثة )الدولة العلوية(. ومنهم من كانت فتواه حلً وسطًا وجوابًا 

ارْ" على أساس أن تنال أحكام "أعيان ئنفلاس" ما للجاني من ممتلكات دون أن تتعداها  رَ ولا ضَِ معتدلً، وفقًا للقاعدة الفقهية "لا ضََ

إلى أقاربه من أرامل وأيتام.

إنّ مؤسسة ئنفلاس بهذا المعنى كانت حاضرة في أعراف قبائل سوس بخاصة، تلك التي كانت بعيدة عن المخزن، كقبيلة إداوتنان 

التي اجتهد أبناؤها واقترحوا "أعيان ئنفلاس" أعلى هيئة لفض منازعاتهم وتدبير شأنهم المحلي، وعدّوها من مكونات حياتهم الثقافية. 

ومن منظور آخر لم تكن هذه المؤسسة ديمقراطيةً في قراراتها، ولم تكن نزيهةً دائمًا في أحكامها، وهو ما يدحض بحوث روبير مونطان 

الذي وظّف مؤسسة ئنفلاس في غير محلّها، عندما عدّها مظهراً من مظاهر استقلال الأمازيغ عن العرب الذين يمثّلهم المخزن العلوي. 

152 مونطان، ص 87.

153 أهم هؤلاء القطب سيدي علي بن إبراهيم التيغانيميني.

154 العثماني، ص 93.

155 السوسي، المعسول، ج 18، ص 197.



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

136

فكانت خلاصات دراسته واستنتاجاتها تمهيدًا للتفرقة التي كانت محتملة الوقوع بين العرب والأمازيغ والتي توّجت بظهير 1930 المعروف 

بالظهير البربري، بخاصة أنّ صدور كتابه البربر والمخزن تزامن مع هذا الحدث، مما يقلل من موضوعية الكتاب ونزاهة صاحبه.

إنّ مفاهيم ذات حمولة أيديولوجية كـ "بلاد السيبة مقابل بلاد المخزن" و"البربر مقابل العرب" و"الشرع مقابل العرف" و"سكان 

والنظام  المجتمع والاقتصاد  أنتجت فيه من خلال استحضار طبيعة  الذي  السياق  تُفهم في  الجبل"، يجب أن  السهل مقابل سكان 

السياسي القائم خلال تلك الفترات؛ فالسلطان كان يحكم بالرسالة و"الظهير"، وهما خطاب مخزني ذو حمولة سياسية ودينية تخرج 

عن سياقها إذا وُظفت في زمن غير زمانها. وهذا هو مأزق الدراسات الأجنبية التي أنتجها ضباط لم يكن همهم كتابة تاريخ بلادنا بقدر 

ما كان همهم الترقية بواسطة تقارير استخباراتية عن حالة قبيلة ما، بحيث ترفع إلى الإقامة العامة لتنال استحسان الدوائر العليا في 

الجيش؛ فيرقى أصحابها الضباط من "ملازم أول" إلى "قبطان" مروراً "بقائد" ووصولً إلى رتبة "كولونيل" أو "جنرال". وهو ما يلاحظ 

في وثائق الأرشيف الفرنسي؛ ذلك أنّ مراسلات عديدة موجّهة من ضباط إلى رؤسائهم تثبت أنّ هؤلاء تمّت ترقيتهم في ظرف سنة من 

رتبة عسكرية إلى رتبة أخرى أعلى منها كما هي الحال بالنسبة إلى القبطان دوليريس دوكومب غيدون الذي تمّت ترقيته إلى رتبة كولونيل 

بفضل بحثٍ أنجزه حول مؤسسة الزواج في إداوتنان عام 1927 )15)). وأخيراً، فإنّ الموروث الثقافي لقبيلة إداوتنان يقع عليه حصارٌ شديد 

يقوم به من كان أجدادهم بالأمس "أعيانًا لدى الاستعمار" أو ثواراً ضده، عليهم اليوم إطلاق سراح هذه الوثائق ومنحها لمتخصصين 

من أجل كتابة تاريخٍ موضوعي حول هذه القبيلة التي تخزن حقائقَ ما زلنا نجهلها إلى يومنا هذا.

156 القبطان دوليريس دوكومب غيدون، بحث حول الزواج في إداوتنان، 1927 )وثائق الأرشيف الدبلوماسي، نانط، فرنسا(، 27 صفحة.
 



137

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

المراجع

العربية

• أحساين، عبد الحميد. الإدارة المركزية في عهد الحماية الفرنسية، 1912 - 1940. الرباط: منشورات أمل، مطابع الرباط نت، 2015.	

• الدولة. إشراف 	 لنيل دكتوراه  القبلي والسلطة المخزنية: )1352 - 1934(. أطروحة  التزام المحيط  قيادة تمنارت بين  أرفاك، شفيق. 

الدكتور محمد حمام. أكادير: كلية الآداب والعلوم الإنسانية، ابن زهر أكادير، 2007.

• أزايكو صدقي، علي. تاريخ المغرب أو التأويلات الممكنة. الرباط: مركز طارق بن زياد، 2002.	

• ـــــــــــــــــــــــ. نماذج من أسماء الأعلام الجغرافية والبشرية المغربية. سلسلة الدراسات والأطروحات، رقم 1. الرباط: منشورات 	

المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، 2004.

• أفا، عمر. تاريخ المغرب المعاصر: دراسات في المصادر والمجتمع والاقتصاد. سلسلة بحوث ودراسات، رقم 34. الرباط: منشورات كلية 	

الآداب والعلوم الإنسانية، 2002.

• الإكراري، محمد بن أحمد. روضة الأفنان في وفيات الأعيان، تحقيق حمدي أنوش. أكادير: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية 	

بأكادير، 1998.

• أكنوش، عبد اللطيف. السلطة والمؤسسات السياسية في مغرب الأمس واليوم. الدار البيضاء: مكتبة بروفانس، 1988.	

• البزاز، محمد الأمين. تاريخ الأوبئة والمجاعات بالمغرب في القرنين الثامن عشر والتاسع عشر. سلسلة رسائل وأطروحات رقم18. 	

الرباط: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، 1992.

• البعقيلي، محمد بن أحمد. مناقب البعقيلي، تحقيق محمد المختار السوسي. الرباط: طبع ونشر عبد الوافي المختار السوسي، 1987.	

• 	 .67 النوازل والمجتمع: مساهمة في دراسة تاريخ البادية المغربية بالمغرب الوسيط. سلسلة رسائل وأطروحات، رقم  بنميرة، عمر. 

الرباط: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، 2012.

• بياض، الطيب. المخزن والضريبة والاستعمار: ضريبة الترتيب 1880 /  1915. الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2011.	

• البيدق، أبي بكر بن علي الصنهاجي. أخبار المهدي بن تومرت وبداية دولة الموحدين. الرباط: دار المنصور، 1971.	

• التامنارتي، أبي زيد عبد الرحمان. الفوائد الجمة في إسناد علوم الأمة. تحقيق اليزيد الراضي. بيروت: دار الكتب العلمية، 2007.	

• التنبكتي، أحمد بابا. نيل الابتهاج بتطريز الديباج. تقديم عبد الحميد عبد الله. ط 2. طرابلس: دار الكتاب، 2000.	

• والعلوم 	 الآداب  كلية  منشورات  الرباط:   .2 ط   .1912 - 1850 إينولتان  عشر،  التاسع  القرن  في  المغربي  المجتمع  أحمد.  التوفيق، 

الإنسانية، 1983.

• جحاح، محمد. الزاوية بين القبيلة والدولة. الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2015.	

• جويرو، زهيرة. الإفتاء بين سياج المذهب وإكراهات التاريخ. تقديم عبد المجيد الشرفي. بيروت: دار الطليعة للطباعة والنشر، 2014.	

• حبيدة، محمد. بؤس التاريخ: مرجعيات ومقاربات. الرباط: دار الأمان، 2015.	

• الحضيكي، أحمد بن محمد. طبقات الحضيكي، تقديم وتحقيق أحمد بومزكو. الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة، 2006.	



كانون الثاني / يناير 2017العدد  5

138

• حنداين، محمد. المخزن وسوس )1672 - 1822( مساهمة في دراسة تاريخ علاقة الدولة بالجهة. الرباط: دار أبي رقراق للطباعة 	

والنشر، 2005.

• الدفالي، محمد معروف. أصول الحركة الوطنية بين السلفية المجددة والسلفية الجديدة. الرباط: منشورات أمل، 2014.	

• الرسموكي. وفيات الرسموكي. تحقيق محمد المختار السوسي. الرباط: مطبعة الساحل، 1988.	

• رشيدي، ربيع. الزعامات المحلية بسوس وعلاقتها بالمخزن: سوس الأقصى خلال الربع الأخير من القرن التاسع عشر. بحث لنيل 	

الماجستير في تاريخ الجنوب المغربي، إشراف الدكتورة خديجة الراجي. أكادير: جامعة ابن زهر - كلية الآداب والعلوم الإنسانية، 2010.

• السكتاني، عيسى بن عبد الرحمان. الأجوبة الفقهية، اعتنى به أحمد بن علي الدمياطي. بيروت: دار ابن حزم، 2011.	

• السوسي، محمد المختار. الإلغيات. الدار البيضاء، مطبعة النجاح، 1963.	

• ـــــــــــــــــــــــ. المعسول. الرباط: مطبعة المهدية، 1963.	

• ـــــــــــــــــــــــ. إليغ قديمًا وحديثًا، هيأه للطبع وعلق عليه محمد بن عبد الله الروداني. ط4. الرباط: المطبعة الملكية، 2005.	

• ـــــــــــــــــــــــ. خلال جزولة. ج 4. تطوان: المطبعة المهدية، 1963.	

• صادق، نور الدين. حركة الشيخ يحيى الحاحي وقيام إمارة تارودانت. الرباط: منشورات المعهد الملكي للثقافة الأمازيغية، 2010.	

• الصديقي، محمد بن سعيد. إيقاظ السريرة لتاريخ الصويرة. الدار البيضاء: دار الكتاب، 1961.	

• الملكية والإسلام السياسي في المغرب. ترجمة محمد حاتمي وخالد شكراوي، راجع نصوصه عبد الرحيم بنحادة. 	 الطوزي، محمد. 

الدار البيضاء: نشر الفنك، 1999.

• العثماني، أمحمد. ألواح جزولة والتشريع الإسلامي: دراسة لأعراف قبائل سوس في ضوء التشريع الإسلامي. الرباط: منشورات 	

وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، 2004.

• العروي، عبد الله. الأصول الاجتماعية والثقافية للوطنية المغربية: 1830 - 1912. باريس: مطابع ماسبيرو، 1977.	

• ـــــــــــــــــــــــ. مجمل تاريخ المغرب. الدار البيضاء: المركز الثقافي العربي، 1984.	

• علمي، أحمد. "حركتا السلطان الحسن الأول إلى سوس )1882 - 1886(". دراسات. منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية ابن زهر، 	

أكادير )1996(.

• العيادي، محمد. دراسات في المجتمع والتاريخ والدين. سلسلة دراسات. الدار البيضاء: مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود للدراسات 	

الإسلامية والعلوم الإنسانية، 2014.

• عياش، جرمان. دراسات في تاريخ المغرب. الرباط: الشركة المغربية للناشرين المتحدين، 1986.	

• القبلي، محمد، تاريخ المغرب، تحيين وتركيب. الرباط: منشورات المعهد الملكي للبحث في تاريخ المغرب/ مطبعة عكاظ الجديدة، 2011.	

• الكشطي، أحمد بن علي. إداوتنان: البلدة التنانية ذات المواهب الربانية. تحقيق حسن بيليش. الرباط: مطبعة الفضيلة، 2015.	

• كليفورد، غيرتز. تأويل الثقافات. ترجمة محمد بدوي. بيروت: المنظمة العربية للترجمة/ مركز دراسات الوحدة العربية، 2009.	

• الغرب 	 دار  بيروت:  التوفيق.  أحمد  تحقيق  والجبال.  السائبة  البلاد  نوازل  في  الجلال  ذي  مواهب  الله.  عبد  بن  محمد  الكيكي، 

الإسلامي، 1997.

• المحمدي، علي. السلطة والمجتمع في المغرب: نموذج أيت بعمران. الدار البيضاء: توبقال، 1989.	



139

دراســات
وظائف مؤسسة "ئنفلاس" في مغرب ما قبل الحماية وأدوارها

قبيلة إداوتنان نموذجًا

• محند، أيت الحاج. "ملامح الحياة الثقافية بحاحة وإداوتنان خلال القرن التاسع عشر". أعمال الدورة الأولى: الثقافة الشعبية الوحدة 	

في التنوع. أكادير: الجامعة الصيفية، من18 إلى 31 آب/ أغسطس 1980.

• ـــــــــــــــــــــــ. مظاهر الحياة الثقافية بحاحة وإداوتنان خلال القرن الرابع عشر الهجري )1301 - 1400ه / 1883 - 1979م(. 	

الدار البيضاء: مطبعة النجاح الجديدة، 2015.

• المنصور، محمد ومحمد المغراوي. التاريخ وأدب النوازل: دراسات تاريخية مهداة للفقيد محمد زنيبر. سلسلة ندوات ومناظرات، 	

رقم 46. الرباط: منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط، 1995.

• "مراسلة المولى الحسن لنائبه محمد بركاش". الوثائق. مجموعات دورية تصدرها مديرية الوثائق الملكية. العدد 10 )2000(.	

• أكادير: 	 تودغى.  بواحة  للسقي  الاجتماعي  التدبير  لأشكال  سوسيولوجية  دراسة  الاجتماعي:  والتنظيم  الماء  محمد.  مهدان، 

منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية ابن زهر، 2012.

• مونطان، روبير. الحياة الاجتماعية والسياسية للبربر. ترجمة محمد الناجي بن عمر. الدار البيضاء: أفريقيا الشرق، 2014.	

• الناصري، أبو العباس أحمد بن خالد. الاستقصا بأخبار دول المغرب الأقصى. القاهرة: مطبعة دار الكتاب، 1954 - 1956.	

• واتربوري، جون. أمير المؤمنين: الملكية والنخبة السياسية المغربية. ط 3. الرباط: مؤسسة الغني للنشر/ السحب/ دار أبي رقراق، 2013.	

الأجنبية

•	Ben melih, Abdellah. Structures politique du Maroc colonial. Paris: L’Harmattan, 1990.

•	Berque, Jacques. Les Nawazil el-muzara’à. Rabat: études et traduction, Ed. Flix Moncho, 1940.

•	 Chaumeil, Jean. “Histoire d’une tribu maraboutique de l’Anti-Atlas: Les Ait Abdellah Ou Said.” Hespéris Tamuda. (1952).

•	Cherifi, Rachida. Le Mekhezen politique au Maroc: Hier et aujourd’hui. Casablanca : Afrique orient, 1988.

•	El Adnani, Jillali.  “Les Saints à l’épreuve du pouvoir : Histoire d’une sainteté et anthropologie d’une culture.” 
Hespréris Tamuda. vol. XLIII (2008).

•	Léopold, Justinard. “Notes sur L’Histoire du Sous au XIXe siècle.” Hespéris. vol. VI (1926).

•	Mezzine, Larbi. Le Tafilalt, Contribution à l’Histoire du Maroc aux XVII ET XVIII siècles. Serie Theses 13. 
Rabat: Publication de Faculte des lettres et des sciences humaines, 1987.

•	Montagne, Robert. Note sur Les Ait Waouzigt. A.D.N. Maroc, 1925.

•	____________. “Organisation sociale et politique des tribus berbères indépendantes: Les Ida Ou tanan, Haut 
Atlas occidental.” Revue des Etudes Islamiques. cahier II (1927).

•	____________. Les berbères et le Makhzen dans le sud du Maroc, essai sur la transformation politique des 
Berbères sédentaires groupe Cheluh. Paris : éd. Alcan, 1930.

•	Pascon, Paul. “Le commerce de la maison d’Iligh, d’après le registre comptable de Husayn Ben Hachem, 
Tazerwalt 1850 - 1875.” Annales E.S.C. no. 3 - 4 (Mai –Aout 1980).


