
أستاذ مشارك في التاريخ الحديث، قسم التاريخ والحضارة، كلية الآداب والعلوم، جامعة العلوم الإسلامية العالمية في عمّن، الأردن. 	*
Associate Professor in Modern History, Department of History and Civilization, Faculty of Arts, International Islamic 
University, Jordan.

 *Salih Alshora   |   صالح علي الشورة

البريطانية  القنصلية  سجلات  من  وقائع  مثيرة:  أزمنة 

في بيت المقدس )1853-1856( لجيمس فِن

Review of the Stirring Times or Records from Jerusalem 
Consular Chronicles of 1853-1856 by James Finn.

المؤلف: جيمس فِن.

ترجمة: جمال أبو غيدا.

تقديم: جوني منصور.

عنوان الكتاب:  أزمنة مثيرة: وقائع من سجلات القنصلية البريطانية في بيت المقدس )1856-1853(.

الناشر: المؤسسة العربية للدراسات والنشر - بيروت.

سنة النشر: 2017.

عدد الصفحات: 1047 صفحة.

195



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

196

المؤلف في سطور

1806، في عائلة بروتستانتية متعصبة، عمل في تعليم "أبناء الذوات"، فكان من نصيبه تعليم ابن اللورد جورج  ولد المؤلف سنة 

أفردين، وزير الخارجية البريطانية في الفترة 1841-1846، ورئيس حكومتها في الفترة 1852-1855، وهو المسؤول عن تعيين جيمس فِن 

قنصلً في القدس.

كان فِن متعصبًا لليهود، متشددًا في معتقداته الدينية، وكان متغطرسًا وعنيدًا وقاسيًا. وقد تميزت علاقاته بالتقرب إلى اليهود، 

والعمل على تثبيت معتقداتهم حول الأرض المقدسة؛ فكان يرى فيهم مزارعين حاذقين، وكان دائمًا يقترح على حكومة بلاده توطين 

اليهود في فلسطين ليزرعوا الصحراء. وهو بذلك يؤكد أن فلسطين كانت خالية من الناس، ويؤكد أيضًا فكرة الوطن القومي اليهودي في 

فلسطين. وكان فِن شخصية غير مرغوب فيها من معظم القناصل الأجانب الذين أدّوا دوراً كبيراً في إقصائه عن منصبه. وحينما استقر 

في بريطانيا تقدم بطلب إلى وزارة خارجية بلاده لتسديد ديونه التي تراكمت عليه، بذريعة أنها جزء من مصروفات القنصلية أثناء تأديته 

مهماته فيها، فتمت موافقة الوزارة على طلبه، لحفظ ماء وجه سياستها في فلسطين، مقابل أن يتنازل عن وظيفته في السلك الدبلوماسي، 

وهذا ما تم بالفعل.

وقد تدهورت أحواله النفسية والمادية بعد هذه الحادثة، ثم وافاه الأجل فقضى في 29 آب/ أغسطس 1872، وحيدًا وفقيراً وكئيبًا.

نبذة عن الكتاب

صدر هذا الكتاب في لندن سنة 1878 باللغة الإنكليزية، وهو مؤلف من جزأين، وهو أقرب إلى أن يكون "دفتر يوميات"، قامت 

زوجته بتحريره بعد ست سنوات من وفاته. وهو مترجم بطريقة علمية مسبوكة ممتعة، فجاءت الصياغة بأسلوب علمي رصين مشوق، 

وأبدع المترجم فيما يتلاءم مع إبراز روح النص بمسحة لغوية شيّقة، كما حرص على تزويد ترجمته بالإحالات والحواشي والتعليقات، 

وإضافة فهارس للأعلام والأماكن الجغرافية، والتعريف بها في متن الكتاب، فضلً عن الفهرس العام. ولم يفت المترجم التعبير عن 

دهشته مما ورد في الكتاب من جمل وعبارات استخدمها المؤلف من خلال إتباعها بثلاث نقاط بين قوسين.

يحشد هذا الكتاب نصوصًا تاريخية خطيرة، تم حفظها بطريقة رسمية، ولم يكتف المؤلف بحصر نصوص كتابه بين السنين الثلاث 

التي وردت في العنوان، بل تطرق إلى ما سبقها وما لحقها. وتشكل مذكرات فِن قيمة تاريخية، تعزى إلى أن المؤلف كان فاعلً مهمًا 

فيها، أو هو صانع لجوانب كبيرة من أحداثها. وهي تلقي الضوء على فترة زمنية تُعَدُّ من المنعطفات الحاسمة في تاريخ بلاد الشام عامة 

وفلسطين والقدس على الخصوص. وتأتي هذه النصوص لتميط اللثام عن بعض الشكوك التي علقت ببعض أذهان الكتاب الذين انبروا 

للدفاع عن غايات السياسة الاستعمارية البريطانية في وقت من الأوقات. كما أن الطريقة التي كتب بها هذا الكتاب جاءت مختلفة عن 

الرصد التاريخي الذي ينتمي إلى المدرسة التاريخية الكلاسيكية. وقد جاء النص في معظمه على شكل مذكرات سجّلها المؤلف عندما كان 

يتولى القنصلية البريطانية في القدس، وهو يناقش تحديًدا الفترة بين عام 1846 )وهو العام الذي قدم فيه إلى المنطقة( وعام 1863 )وهو 

العالم الذي أُقصَِ فيه عن منصبه من وزارة خارجية بلاده(.

التاسع عشر من حيث جغرافية المدينة  القرن  الثاني من  يتيح هذا الكتاب مساحات معرفية متنوعة في تاريخ القدس في النصف 

البيئة  وعن  ذاته،  عن  الحديث  من  المؤلف  ويكثر  المتنوعة.  المتعبدة  للشرائح  فيها  الدينية  والحياة  والسياسي،  الديموغرافي  وواقعها 

الفلسطينية برمتها في فترات زمنية غير متتابعة.



197

جـعات كتبارم
أزمنة مثيرة: وقائع من سجلات القنصلية البريطانية في بيت المقدس )1853-

1856( لجيمس فِن

والجدير بالذكر أن هذه المذكرات بشكلها السردي لم ترد متواصلة منتظمة، بل كانت أقرب إلى الأخبار المتقطعة في كثير منها، 

وذلك لإضفاء التجربة السياسية الشخصية للمؤلف وتأكيد بعض الأحداث التي يرويها، من خلال الإسقاطات التاريخية الدينية التي 

تؤكد الفكرة التي كان يرمي إليها كما سيتضح لاحقًا. ولا يعني هذا أن المؤلف لم يتطرق إلى الحديث عن الأجواء السياسية الدولية 

المعاصرة له، ولكنه كان يأتي على العموم الأوسع لربطه بالخاص الأضيق.

لا شك في أن فِن كان قارئًا نهمًا، تجاوزت مذكراته مساحة الزمن والأحداث التي عاشها في فلسطين. ولا شك في أن قراءة متأنية 

لما أورد، هي في حد ذاتها، في حاجة إلى كثير من الثقافة والمعرفة والحصافة؛ كي يتجنب القارئ الوقوع في الترديد من دون إدراك الدلالات 

والمغازي التي حاول المؤلف إثباتها بناءً على تصوراته التوراتية. وتتوزع فصول الكتاب في سبعة وثلاثين فصلً لا تأخذ في الاعتبار تسلسلً 

تاريخيًا أو مطارحات فكرية تنتهي مع انتهاء الفصل. والكتاب يخلو من المقدمة، ويثبّت فصلً على شكل خاتمة للمحرِّرة، وقد خصص 

الفصل الأول منه للمسألة الشرقية واقتراب الحرب، بينما جاء الفصل الأخير بعنوان "الاقتتال في كنيسة القيامة، والصلاة لمملكتنا في 

كنيس صهيون اليهودي الجديد".

ليسهل  ومراميه؛  مقاصده  بلاده من جهة  القرار في  إلى صنّاع  المؤلف  الموجه من  الخطاب  تفكيك  الكتاب على  مراجعة  ستعمل 

التماهي مع الأفكار الرئيسة التي وردت في المذكرات، ومن ثم البحث في الرسائل الكثيرة التي أرادها الكاتب لاستجلاء الهدف من 

أولً،  التاريخية  إضافاته  لاستحضار  الخبرية  مادته  تشريح  ثَمّ  ومن  الكاتب،  رسمها  التي  الصورة  عن  الكشف  يمكننا  وبهذا  ورائها، 

وإضافاته السياسة التي كان يسير عليها، ثانيًا، وهي بالضرورة تعكس سياسة الدولة، وهي بريطانيا التي انتدبته للعمل في هذا المكان 

وتقليده هذا المنصب.

دوافع الكتاب

المتدين جيمس فن، دفعه اهتمامُه العقائدي، إلى كتابة يومياته. وقد ظل مثل هذه المذكرات يقدم لليهود والسياسيين الأجانب، 

وخاصة الإنكليز، المعلومات الدقيقة التي بلورت توجهاتهم لاحقًا للتعامل مع الدولة العثمانية عمومًا، وفلسطين خصوصًا. ويبدو من تتبع 

الأحداث التي كان يرويها المؤلف أن سببها الرئيس هو تشجيع الاستيطان اليهودي في فلسطين، وكشف الغائب من الأمور لأصحاب 

القرار في حكومته، لتسهيل عملية إنشاء الدولة العبرية فيما بعد. لذلك، فإن الطريقة السردية التي انتهجها الكاتب، تحيل القارئ على 

المخزون النفسي العقائدي المغرض لمآربه؛ فهو لا ينفك عن الدعوة إلى أخذ فلسطين كتلةً واحدةً لا تخرج من إطار فهمه التوراتي لها، 

فتجده أسيراً، طواعية وبرغبة طاغية، للامتثال لسرديات الكتاب المقدس. فلا يجد القارئ عناء الوقوف على مآرب المؤلف في طريقة 

الكتابة المغرضة.

مرتكزات الكتاب

وثانيًا،  القدس وخلافاتها.  المسيحية في  الطوائف  أولً،  رئيسة؛  أفكار  المؤلف مرتكزة على ثلاث  تبناها  التي  التأليف  آلية  جاءت 

الحكم العثماني وأحوال المجتمع الفلسطيني. وثالثًا، الدور البريطاني المبكر في خلق الوطن القومي الصهيوني.

التي تتجلى في  الواسعة  الثقافة  أولهما  بد هنا من الإشارة إلى أمرين؛  الفقري لمذكرات فِن، ولا  العمود  المرتكزات الآنفة  شكلت 

الطريقة الماتعة التي أورد فيها الخبر، وثانيهما الهوى الشخصي الذي سيطر على الحس الكتابي في الحكم على الأشياء؛ الأمر الذي 



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

198

جعل منها تأملات شخصية وذاتية، لا تقارب الصواب ولا الموضوعية في كثير من أحداثها، بل عكست انعدام الرقابة الذاتية للمؤلف في 

إيراد الخبر، فبرزت الأفكار على هيئة انعكاسات نفسية مغرضة أكثر من كونها تعبيراً عن الواقع. وهذا لا يلغي أنه كان يقصد أن يكون 

موضوعيًا في بعض محطات كتابه؛ لإضفاء الصدق والجدية على ما يروي.

المختلفة  الطوائف المسيحية  التي كانت تعتري صف  الخلافات  الحديث عن  يتوسع في  فإنه  الفكرة الأولى،  فِن  يناقش  فحينما 

المكون  يُرجع عنصر غلبة طائفة على أخرى إلى  المقدسات، وخاصة طائفتَي الأرثوذكس واللاتين، وكان  القدس على رعاية شؤون  في 

الحكومي العثماني. فهو يرى أن تقدم طائفة على أخرى يرتبط بتقارب المصالح مع الأوروبيين وقوة الدول التي تمثل هذه الطوائف، 

ويميز بين طائفة الأرثوذكس التي كانت تستفيد من الفرمانات/ المنح المؤقتة، وهي أوامر يمكن إلغاؤها في أي وقت، وبين طائفة اللاتين 

طرفين  بين  أبرمت  لأنها  تعطيلها،  أو  إبطالها  يمكن  لا  رسمية،  معاهدات  بموجب  المفروضة  السامية  الالتزامات  على  اعتمدت  التي 

)ص 53، 490-494(. لذا كانت الامتيازات الفرنسية في الدولة العثمانية هي التي تسمح للفرنسيين بالتدخل في الشؤون المسيحية في 

القدس على حساب غيرها من الدول الأوروبية )ص 105-107(. وهكذا استمر فِن يبحث لنفسه عن مبررات تدخله في المشهد الديني 

الغاية  كانت  التي  اللندنية  الجمعية  فأوجد  الشام،  بلاد  في  الفرنسية  السلطة  ليوازي  وذلك  غيرهم؛  على  اليهود  وتقديم  فلسطين،  في 

التاريخ  إيضاح  للتباحث حول  البريطانية،  القنصلية  أسبوعية في مبنى  اجتماعات  بعقد  تقوم  196(، وكانت  اليهود" )ص  منها "تنصير 

فكرة  أن  عرفنا  ما  إذا  428-429(. فكيف  )ص  المقدس  الكتاب  نصوص  بحسب  فلسطين،  لأراضي  الطبيعي  والتاريخ  والطبوغرافيا، 

إلى  "الجمعية"  من  لاحقًا  اسمها  حوَّل  الذي  نفسه  للكاتب  كانت  ذاتها  هي  البعيدة،  الغايات  ذات  فلسطين"،  استكشاف  "صندوق 

الصندوق"؟ )ص 612-606، 647-645(.

يرى المؤلف أن العثمانيين أقحموا السياسي في الديني، حينما لم يفرّط السلطان العثماني في الإشراف المباشر على الأماكن الدينية 

المسيحية، رغم الأموال الطائلة التي كان يجنيها نتيجة هذا الإشراف )ص 38-39(. وقد كان السلطان دائم المماطلة في قضايا الطوائف 

المسيحية لتوفير الوقت لمزيد من الخلافات بينها )ص 50(. وتجد المؤلف يميل بقلمه، على نحو طاغٍ، على طائفة الأرثوذكس، فيحاول أن 

يظهر انحياز العثمانيين إليها )ص 46(، بل تجده يقف مستعليًا للحكم على معتقد الأرثوذكس الشرقيين، فيضعّف تدينهم لأنهم يؤدون 

صلاتهم بالعربية واليونانية، ويقول إنهم بارعون في الزراعة على حساب الدين )ص 115-117(. وإذا ما قارن بين المسيحيين على العموم 

والمسلمين فإنه يرى أن المسلمين كانوا متعسفين تجاه المسيحيين لولا قدرة المسيحيين على الدفاع عن أنفسهم )ص 64، 69، 219(. 

كما يناقش البعث الجديد للكنيسة الكاثوليكية على يد جوزيف فاليرجا))) الذي انقطع منذ زمن الحروب الصليبية )ص 79(. ولا يغيب 

عنه دور محمد علي باشا في توفير الراحة لغير المسلمين، وقد جاءت القنصليات لتكمل هذا الدور )ص 144، 242(. ولا تخامره الشكوك 

والتأكيد حينما يعترف بأنه، قبل حكم محمد علي، لم يكن في القدس وجود للبروتستانت الذين جاءوا مع الإرسالية التبشيرية الأميركية 

)ص 175(، وأنه هو نفسه الذي وافق على بيع أرض في القدس وتسجيلها باسم المبشر المسيحي نيكولايسن، وأعطاه الإذن في إنشاء 

كنيسة إنجيلية على جبل داوود/ صهيون )ص 136(، مع أن الباب العالي رفض مثل هذا الإجراء )ص 136، 176(، حتى تمكن اللورد 

المدن  التي تشكلت في  المقاومة  لذلك كان يطعن كثيراً في   ،)136 البناء )ص  سترانفورد كاننينغ))) من استصدار فرمان جديد لإكمال 

الفلسطينية المختلفة ضد الحكم المصري، ويصف رموزها بالسفاحين مثل عبد الرحمن العمرو )ص 170(.

الحملات  منذ  فلسطين  يقيم في  كاثوليكي  بطريرك  أول  مماته، وهو  1847 حتى  عام  منذ  المقدس  وبيت  فلسطين  اللاتين في  بطريرك   :)1872-1813( فاليرجا  1 جوزيف 

العربية  المؤسسة  )بيروت:  غيدا  أبو  جمال  ترجمة   ،1856-1853 المقدس  بيت  في  البريطانية  القنصلية  سجلات  من  وقائع  مثيرة:  أزمنة  فن،  جيمس  انظر:  الصليبية. 

للدراسات والنشر، 2017(، ص 83-78.

2 سترانفورد كاننينغ )1786-1880(: سياسي بريطاني، عمل سفيراً لإنكلترا في إسطنبول مدة طويلة، وهي الفترة التي تنامى فيها النفوذ البريطاني في إسطنبول، انظر:
Pool Lane, The Life of Lord Stanford (New York: Longmans ,Green & Co., 1890), pp. 1-13.



199

جـعات كتبارم
أزمنة مثيرة: وقائع من سجلات القنصلية البريطانية في بيت المقدس )1853-

1856( لجيمس فِن

لم يغفل المؤلف انعكاسات حرب القرم على الشارع الفلسطيني، وزعم أنها أثرت سلبيًا في المسيحيين، وخاصة الأرثوذكس، لأنهم 

من أتباع روسيا )ص 375(، بينما يرى أن التحالف الذي انعقد بين تركيا من جهة وفرنسا وبريطانيا من جهة أخرى، ألغى فكرة الجهاد 

لدى المسلمين ضد المسيحيين كافة )ص 391(.

في سياق منهجية الكاتب، في الفكرة الثانية، يستشف القارئ عمومًا، عمق الفجوة بين الدولة العثمانية ورعاياها، وإذًا، يلحظ 

الانفصال الكبير بين الدولة والمجتمع، وهذا ظل دائم الوضوح أينما ورد الحديث عن الفكرة ذاتها. كما يبرز للقارئ عجز المؤلف عن 

الانفلات من فكرة التعصب الديني التي سيطرت على رصده للأحداث، فتتملكه نظرية الجبرية في التفسير ويقع في شراك الاستعلاء 

والتعصب للحضارة التي قدم منها. فحين يتناول فكرة الحكم العثماني وأحوال الناس، يُظهر كثيراً من الاشمئزاز والعجز عن تجاوز 

الحقد الإثني. فهو ينعت السلطان العثماني بـ "السلطان المحمدي"، وهي إشارة واضحة منه إلى أن الدين الإسلامي يرتبط بشخص 

 ،621 الهرطقة والخطايا )ص  التي نشرت كل صنوف  القرآن  ارتبط بشريعة  الدين الإسلامي  68(، وأن   ،46 النبي محمد صلى الله عليه وسلم )ص 

717(. وتجده يسترسل في حديثه عن الملل التي كانت تقطن القدس وجوارها بمعزل عن العرب الذين تمكن فِن من تهميشهم بصورة 

عجيبة، وإذا ما ذكرهم في كتابه نعتهم بأبشع الأوصاف؛ من ذلك "الوثنيون" )ص 164(، أو "الجهلة المتغطرسون" )ص 245، 253(، 

أو "السراسنة" وهي كلمة مشتقة من السّراقين أو اللصوص أو العبيد أي عبيد سارة زوجة إبراهيم، لأنهم من هاجر زوجته الثانية، ويزعم 

أن عادة قطع الطريق والسرقة من العادات شرقية بامتياز )ص 278(، وأن الفوضى لا تكون إلا عند العرب )ص 736(.

لا شك في أن فِن كان يقرأ المشهد السياسي بتمعن، فهو يربط التعيينات العثمانية الإدارية للحكام الطاعنين في السن في القدس 

بمؤشر نهاية عمر الدولة العثمانية نفسها )ص 479(، وخاصة أن المؤلف كان دائمًا يعرّج على فكرة تقسيم أراضي الإمبراطورية العثمانية 

)ص 507(. وفي السياق نفسه، كان المؤلف متحاملً على النظام العثماني الذي كان قائمًا، بحسب رأيه، على الرشوة حتى إنه لا يكاد 

العثمانية في فلسطين، فضلً عن أن  يخلو من هذه الآفة التي كانت تتفشى في مراتب الدولة أدنى منصب أو أعلى منصب في الإدارة 

بأن  أبعد من ذلك حينما يجزم  يذهب  بل   ،)205-201 الرشا لمسؤوليهم )ص  قدموا  إذا  إلا  مناصبهم  ينالون  الإداريين في الأصل لا 

مجلس الأفندية في القدس، كان على استعداد لبيع مسجد عمر ذاته، من أجل مصالح أفراده الخاصة )ص 375(.

لم يستطيع فِن الابتعاد عن إطلاق الأحكام الصارمة لمعتقداته، ولم يتمكن من فهم أن المذكرات التي يدونها ليست سردًا لزمن 

فردي، بل هي تأريخٌ لجغرافيا تنساح في كثير من الأماكن، فتشكل في النهاية عقلية أمة. ومن هنا؛ سيطرت على قلمه النزعة العنصرية 

على حساب الحقيقة التاريخية. فهو دائم التأكيد أن العقلية الإنكليزية كانت تقوم على الصدق والجدّية في التعامل مع المواقف المختلفة، 

وكانت دائمًا عكس نقيضتها العثمانية )ص 263(. ولا يقتصر هذا الأمر على المؤسسات الكبرى أو على الإداريين أو من هم في مناصب 

376-379(. ونتيجة لهذا الوضع الذي يصفه، يقرر أن المحاكم الإسلامية  حكومية، بل يتسرب برأيه إلى الناس العاديين أيضًا )ص 

تقوم على شهادة الزور التي أصبحت وظيفة لكثير من الناس يصطفون أمام المحاكم لأداء الشهادة وقبض ثمنها )ص 217(. لم يتورع 

المؤلف عن تشويه معتقدات خصمه، كما تبين من خلال استفاضته في ذكر الشريعة الإسلامية، حينما أورد أن المحاكم العثمانية المسلمة 

لا توقع العقوبة على السارق ولا على القاتل، ولا تعتبر مثل هذه الجرائم مخلة بالرأي العام بالنسبة إلى المسلمين )ص 223-226(. ولم 

يكلف المؤلف نفسه استجلاء حكمه من خلال اطلاعه على الدين الإسلامي وأحكامه.

تجد المؤلف دائم الكره للمدن الفلسطينية بهيئتها العربية، وخاصة مدينة نابلس، ولا يصف أهلها إلا بـ "المتوحشين" وغير ذلك 

من الألفاظ النابية )ص 245(. ويجزم أنها أكثر المدن المتعصبة في بلاد الشام جميعها )ص 417(. وقد ظلت هذه المدينة أينما وردت في 

المذكرات مضرب المثل، عند المؤلف، بأنها حاضنة العصبيات المقيتة بين الأسر الحاكمة )ص 344، 439، 945-955( وأن تلك الأسر 



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

200

كان يرتفع شأنها أو ينخفض؛ بناء على ما تقدم من رشا للحكومة العثمانية )ص 439(. وعلى الجانب الآخر، كان فِن يصور المجتمع 

الفلسطيني بأنه مجتمع كراهية، فيتحدث عن الصراعات التي كانت تنشأ بين القرى الفلسطينية المختلفة مثل قرى لفتا، وبيت صفافا، 

والمالحة، وغيرها )ص 402(، بل يدعي أنه لم يكن هناك شوارع متقابلة، إلا كانت فيها صراعات بين قاطنيها، بغض النظر عن المعتقد 

الديني )ص 437(. ولا غرو أن المؤلف عندما كان يأتي على ذكر الزعامات العربية الفلسطينية التي عاصرها، يأخذها بلسانه المقذع، ولا 

يستثني منها أحدًا، ومن أمثلة ذلك يذكر الشيخ عبد الرحمن العمرو زعيم دورا في الخليل الذي كان يفرض الإتاوات والضرائب الباهظة 

827-835(. وإذا ما جاء ذكر المكون الفلسطيني الداخلي تنتاب المؤلف نزعة الاستعلاء والتعصب   ،419  ،312-284 على السكان )ص 

العرقي؛ فتجده يفيض في الحديث عن التحالفات التي كانت تعقد بين البدو الذين يطلق عليهم "الأجلاف"، والفلاحين الذين ينعتهم 

بـ "الهمج" )ص 341، 405، 710(. ومع كل تلك الحدّية التي يكتب بها فِن؛ فإنه يرى أن الناس كانوا يخشون عقاب التاريخ لهم، 

من خلال الرصد الذي كان يمثله دفتر مذكراته، والمعلومات التي كان يدونها فيه، والتي ستظهر للضوء يومًا ما )ص 313(.

حافظ فِن على الخط العام في كتابته؛ فقد ظل يؤكد ذاتيته المتفردة في تسيير الأمور؛ فهو يصور نفسه بأنه سياسي ذكي وداهية من 

النزاعات بين الخصوم  الذي يقوم بفض  الفرقاء؛ فهو  الرمز لجميع  الذي تمكن من أن يكون  البارع  الدبلوماسي  الطراز الأول، وهو 

الفصل  الحكم  وهو   ،)700-699 )ص  يمنعه  أن  أحد  يستطيع  ولا  المتحاربين  صفوف  يشق  أن  يستطيع  كان  إنه  حتى   ،)355 )ص 

الذي يقرر أن جميع الأنداد كانوا ينظرون إليه بوصفه الصديق الوفي لهم والمسؤول المباشر عنهم )ص 409-410(، بل حتى الزعامات 

البدوية كانت تلجأ إليه لحل النزاعات الدائرة في فلسطين )ص 356-359(، ولولاه ما رست قواعد العدل وحسن معاملة غير المسلمين في 

القدس خاصة، وفلسطين على العموم )ص 522(. ويحاول أن يثبت مثل هذه البطولات بذكره حوادث هنا وهناك لتأكيد سلطته المطلقة 

في فلسطين؛ مثل تمكنه من إلغاء عقوبة الإعدام عن المبشر الذي قتل مسلمًا في نابلس )ص 944(؛ فقد كان هو دائما حاضًرا لإنقاذ 

المبشرين الإنكليز مما يقعون فيه من مشكلات في فلسطين. ويبدو أنه وصل إلى أسباب احترام المسلمين في فلسطين للإنكليز، حينما أكد 

أنه قادم من حكمهم للهند التي يسكنها أكثر من 40 مليون مسلم. لذا، هم ينظرون لهم نظرة الصداقة بعكس غيرهم من الأوروبيين 

)ص 512(. وفي موضع آخر ينسب هذا الفضل إلى القنصلية البريطانية التي كان لها الفضل الكبير في تغيير واقع الجاليات التي تخضع 

للحكم التركي )ص 979(.

ينهي المؤلف فكرته الثانية بالتوسع في وصف الأماكن التي كان يزورها أو يمر بها حينما كان يخرج من فلسطين في اتجاه بيروت، 

من حيث شكل القرى وعادات الناس الاجتماعية والمأكل والمشرب فيها، أو من خلال وصف الحركة التجارية فيها، وهو يرى أنّ بيروت 

كانت متقدمة على فلسطين كثيراً. ويلحظ أن من اللغات الرسمية التي كانت تستخدم في هذه المناطق اللغتين التركية والإيطالية، وهما 

لغتان سهلتان بعكس اللغة العربية المعقدة )ص 313-341(. وحينما يصف فِن رحلاته في الأرجاء السورية يقول إن العدالة كانت تحل 

أينما وجد هو، أو غيره من القناصل الإنكليز، وتختفي روح الشر التي أوجدها "المحمديون" )ص 329(.

أما الفكرة الثالثة، فهي أن المؤلف لم يتمكن من الخروج عن معتقداته ولا من جلده الكهنوتي؛ إذ ظلت أغلب أحكامه مرتبطة 

بذاته عبر مواقفه المتعصبة. فهو لا يخفي كرهه للإسلام وتفضيله اليهودية. وكان دائمًا يؤكد الدور البريطاني الكبير في تسهيل خلق 

الوطن القومي اليهودي وإحياء فكرة أرض الميعاد، وهو الأمر الذي دفع حكومة بلاده إلى القدوم إلى هذه الأصقاع، والتي كانت دائمًا 

تعلن أن سبب قدومها هو رعاية مواطنيها وعلى رأسهم اليهود )ص 119-120(. ومن المعلوم أن أول قنصلية أجنبية تأسست في القدس 

كانت هي القنصلية البريطانية سنة 1838، ثم تلتها بقية القنصليات الأجنبية. وهذا ما حدث أيضًا عندما قامت القنصلية نفسها برفع راية 

أجنبية لأول مرة في تاريخ القدس الحديث زمن حكم فِن، وتلتها بقية القنصليات أيضًا )ص 880-879(.



201

جـعات كتبارم
أزمنة مثيرة: وقائع من سجلات القنصلية البريطانية في بيت المقدس )1853-

1856( لجيمس فِن

كان المؤلف في بعض ملاحظاته يقدم قراءة تفسيرية قائمة على الواقع، فيربط الحدث بأسبابه؛ إذ يورد، مثلً، أن الوجود اليهودي 

في فلسطين مرتبط بمصالح بريطانيا التجارية، وعلى رأسها إبقاء طريق الهند مفتوحة للوصول إلى مستعمراتها )ص 507(. ويؤكد الكاتب 

أنه لا يمكن أن تقوم السياسة البريطانية بتعيين أحد من الإداريين في فلسطين، إلا إذا وضع نصب عينيه مساعدة اليهود وحمايتهم، 

اليهود كانوا مضطهدين عبر  الحقيقة، فيقرر أن  نفسه كان يصدر أحكامًا تجافي  الوقت  501(. وفي  كما حصل مع قنصل حيفا )ص 

تاريخهم في ظل الحكم الإسلامي )ص 141(، وأن القدس أصبحت بيد "كفار، وشريرين، وخبثاء مجبولين على الكذب"، ويتساءل: 

الذي  الهيكل  فكرة  وهم  تثبيت  على  الكاتب  إصرار  ذلك  من  والأخطر   .)187-186 )ص  القدس؟  يحكمون  هؤلاء  سيبقى  متى  إلى 

يرى أنه قائم أسفل الحرم القدسي، ولم تستطع تقنية القرن الحادي والعشرين إثباته. إلا أن فِن يسهّل الاعتقاد على القارئ؛ بحيث 

من  تمكن  أنه  يدّعي  كما   ،)771 )ص  زيارته  من  تمكن  حينما  هو  لاحظه  ما  وهذا  الحرم،  داخل  من  الهيكل  أساسات  رؤية  يُمكِنه 

الهيكل  ساحة  ذاتها  هي  الشريف  المقدسي  الحرم  ساحة  أن  يؤكد  كان  ما  ودائمًا  الرب،  لهيكل  النظير  المنقطعة  الجليلة  المعالم  رؤية 

)ص 246، 849، 851-850(.

لم تقتصر حماية اليهود على الإنكليز منهم، بل حتى اليهود الروس نعموا بحماية القنصل البريطاني )ص 133(؛ إذ أعدّت لهم 

القنصلية سجلً خاصًا بأسمائهم وأعدادهم )ص 153، 162(. وظل فِن دائمًا يعلن أنه يحق لأي يهودي ممن تخلت عنه دولته أن يلجأ 

إلى عطف القنصل البريطاني )ص 152، 473(، ولا سيّما أن أوامر رئيس الوزراء البريطاني اللورد بالمرستون كانت تفضي إلى توفير الحماية 

لليهود عامة )ص 144(؛ الأمر الذي دفعهم إلى القدوم إلى فلسطين حتى بلغ عددهم في القدس وحدها، كما يدعي فِن، عشرة آلاف 

يهودي )ص 139(. وقد سمح للسياسيين الإنكليز بتمثيل اليهود في المحاكم العثمانية )ص 124-125(، حيث كانت صلاحيات القنصل 

313(. وبسبب حاجة بريطانيا إلى مثل هذه الفكرة   ،126-125 لبنان )ص  البريطاني تشمل كافة أراضي فلسطين الممتدة من مصر إلى 

الداعمة لليهود، فإن القنصلية البريطانية كانت على اطلاع على أحوال البلاد أكثر من الدولة العثمانية نفسها )ص 748(.

لم يتوقف تقديم العون لليهود في فلسطين فقط، بل في أرجاء بلاد الشام كافة. لذا؛ يسترسل فِن في الحديث عن دور بريطانيا في 

رفع حكم الإعدام عن اليهود الذين قتلوا الراهب توماس الكبوشي في دمشق )ص 145(؛ الأمر الذي فرض على كل من محمد علي 

والسلطان عبد المجيد استصدار فرمان ينفي التهمة عن اليهود )ص 149(. وبسبب إيمان فِن المطلق بأحقية اليهود في أرض فلسطين، 

فإنه تمكن، من خلال عمله في القنصلية، من بناء كنيس يهودي في القدس )ص 574(، بل يشير في كتابه إلى دوره الكبير في مساعدة 

الثري اليهودي موشي مونتفيوري))) على شراء أول قطعة أرض في القدس لإقامة مستعمرة يهودية عليها )ص 854-853(.

يبدي المؤلف حرصًا على استحضار الذاكرة اليهودية التوراتية حينما يورد أسماء المناطق والمدن العربية التي يرصدها في كتابه باللغة 

العبرية، مثل كيفا أي حيفا )ص 134(، أو شخيم أي نابلس )ص 248(، أو أسدلرون، أي مرج ابن عامر )ص 439(، أو حرمون، أي 

جبل الشيخ، وبحر كنروت، أي طبريا )ص 877( وغيرها كثير. ولم يتوقف إعجابه باللغة العبرية على إدارة شؤون القنصلية البريطانية 

فقط )ص 168(، بل كان يسعى لأن يجعل منها اللغة السائدة في فلسطين كلها، لأنه كان يراها تصلح لكافة مناحي الحياة )ص 168(. 

وكان دائم المدح حتى للعملة العبرية زاعمًا أنها غير مشكوك في أصالتها )ص 611(. ولم يتوقف دعم فِن لليهود على الدعم الرسمي، 

لكنه كان يظهر العطف الكبير عليهم، حينما كان يقوم بتشغيل من لا عمل له في مزرعته الخاصة )ص 161(، وإذا لم يتمكن من ذلك 

3 موسى مونتفيوري )1784-1885(: ثري بريطاني يهودي، وهو من كبار المدافعين عن حقوق اليهود في بريطانيا وسائر العالم. ولد في بريطانيا لأسرة إنكليزية ذات أصول 

يهودية. وهو ثاني يهودي يتولى منصب عمدة لندن، وأول يهودي يحصل على لقب "سير". وكان من أوائل المشاركين في تأسيس البنوك الصناعية. زار فلسطين سبع مرات، 

وقد نجح في إقناع محمد علي باشا والسلطان العثماني بمنح امتيازات لليهود في فلسطين وفي جميع أرجاء الإمبراطورية العثمانية، انظر:
Samet Moshe, Moses Montefiore, Reality and Myth (Jerusalem: Carmel, 1989), pp. 20-23.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

202

فإنه يسعى حثيثًا للبحث عن وظائف حتى للفتيات اليهوديات، وهو الذي تمكن من تشغيل كثير منهن في الجمعيات وغيرها )ص 537، 

588-589، 925(، وخاصة أنه لاحظ أن بعض اليهود كانوا يبيعون أبناءهم للمسلمين بسبب الفقر والعوز والاضطهاد )ص 578، 794(؛ 
الأمر الذي رفع من شأنه عند اليهود الذين صنفوه بأنه نصف يهودي لكثرة الخدمات التي كان يقدمها لهم )ص 573(. كما أنهم كانوا 

يقابلون هذا الإحسان بالامتنان لملكة بريطانيا ويذكرونها في دعائهم وفي صلواتهم )ص 977-976(.

خاتمة

في نهاية المراجعة أستطيع القول إن المؤلف أراد أن يظهر للقارئ صدقه وموضوعيته في مذكراته، من خلال الإغراق في وصف 

الأحداث اليومية التي عاصرها؛ ليأخذه بعيدًا عن الشك في مآربه السياسية. فكان دائمًا يفصّل تفصيلً دقيقًا، في وصف الحراك البشري 

اليومي للأهالي في القدس والأشياء التي كان يراها، كأن يصف ألبسة الناس وألوانها ومدلولاتها، وهو في الوقت ذاته كان كمن يدس 

السم في العسل، حيث كان عمله قائمًا على تثبيت فكرة "حلم أرض الميعاد"، والتي انكشفت لاحقًا في الكثير من الوثائق التي تناولت 

مخططات بريطانيا في فلسطين. ولا تخرج مذكرات جيمس فِن عن كونها رسائل رصدية موجهة إلى حكومته أولً، وللأوروبيين ثانيًا، 

للعمل الفوري على إذكاء "فكرة العودة" Restoration، بين يهود أوروبا إلى فلسطين واستغلال أهمية القدس الدينية لليهود. وبما أن 

اليهودي  الوجود  لتحقيق  الديني  الشعور  إذكاء  والأيديولوجية، وعاملً مهمًا في  الفكرية  التعبئة  لليهود في  بؤرة جذب  القدس تشكل 

في فلسطين، عمل فِن على إنشاء صندوق استكشاف فلسطين الذي ساهم بدور مهم في تزويد السياسيين، والعسكريين البريطانيين 

بالمعلومات الجغرافية، والتاريخية، والسياسية، التي كانوا يحتاجون إليها لاحتلال فلسطين وتقديمها للصهاينة لاحقًا.

جاءت مذكرات فِن لتعبّ عن سياسة الحكومة البريطانية التي كان يمثلها، وتسير جنبًا إلى جنب مع مألوف أهدافها في سياق تصوراتها 

عن بلاد الشام عامة وفلسطين على وجه الخصوص. ومن هنا أرى أن المؤلف أخفق في مراقبة ذاته؛ ففشل في إثبات قدرته على تقديم 

معلوماته بحيادية، ووقع أسيراً لمتون النص التوراتي، وهو الأمر نفسه الذي حال به دون تحقيق عملية نقل صورة المجتمع بحيادية، كما 

فشل في محاولاته الداعية إلى تشويه صورة العربي ومعتقداته، على الرغم من سيل الأوصاف التي جاء بها في كتابه. ولا عجب أنني لم أجد 

إشارة إيجابية واحدة تحدث فيها المؤلف عن العرب والمسلمين، من دون حاجة إلى أن يكون القارئ الحصيف خصمًا لمعتقدات المؤلف.

References المراجــع 

العربية

• فن، جيمس. أزمنة مثيرة: وقائع من سجلات القنصلية البريطانية في بيت المقدس 1853-1856. ترجمة جمال أبو غيدا. بيروت: 	

المؤسسة العربية للدراسات والنشر، 2017.

الأجنبية

•	Lane, Pool. The Life of Lord Stanford. New York: Longmans, Green & Co., 1890.

•	Moshe, Samet. Moses Montefiore, Reality and Myth. Jerusalem: Carmel, 1989.




