
أستاذ التاريخ العثمانّي، قسم التاريخ، كليةّ الآداب، الجامعة المستنصرية، بغداد، العراق. 	*
Professor of Ottoman History, Department of History, Faculty of Arts, Al-Mustansiriya University, Baghdad, Iraq.

ظلـّـت نظريــة المؤرخ النمســاوي بــول وِتكِ أقــوى النظريات حتــى ثمانينيـّـات القرن العشرين في تفســر قيــام الدولة 
العثمانيــة وتوسّــعها، فقد بدأت تتعــرَّض لانتقادات شــديدة أدّت إلى تقويضها إلى حدٍّ كبير. يناقش الباحث، اســتنادًا إلى 
الدراســات الحديثة، صحّة الأسُــس المادية والفكرية لتلك النظرية، ويخرج باســتنتاج مفاده أنها نظريةٌ تجاوزها الزمن ولم 
تعُد مقبولةً لتفســر قيام الدولة العثمانية لســببين: الأوّل أنّ وِتكِ لم يفهم معنى "الغزو" لدى العثمانيين الأوائل ضمن 
إطاره التاريخيّ الصحيح، بل فهمه بمعنى "الجهاد في ســبيل الله" ونشر الإســام. والثاني أن هناك الكثير من الشــكوك 
بشــأن توظيفه الأدلةّ التي اعتمد عليها لإثبات فرضيّته، وهي الفصل الخاص بالعثمانيين ضمن كتاب إســكندرنامه، والكتابة 
المنقوشــة على جامع "شــهادت" في بورصة ســنة 1337م. ويتبيّ من خلال البحث أن وِتكِ قد تلاعب بالأدلةّ التي كانت بين 
يديــه، وأن جميــع الأسُــس الفكرية والمادية التي اســتخدمها لا تدعم نظريتــه. وفي النتيجة، فإن نظريتــه لم تعد صالحةً 

لتفسير قيام الدولة العثمانية.

كلمات مفتاحية: الدولة العثمانية، بول وِتكِ، القرن الرابع عشر الميلادي، نظريات.

The Ghaza or Ghazi thesis of Austrian historian Paul Wittek (1894-1978) remained the most powerful theory to 
explain the rise and expansion of the Ottoman Empire until it began to face severe criticism the 1980s that led it to be 
largely undermined. Relying on new studies, this paper discusses the soundness of the material and its intellectual 
foundations and concludes the theory is no longer valid. Two principal reasons are given for why the theory is 
now obsolete. First, Wittek did not understand the meaning of ghazw (raid, conquest) for the early Ottomans in 
its proper historical framework, but took it to mean “jihad fi sabil Allah” (holy war) and the spreading of Islam. 
Second, there are many doubts over Wittek's use of the evidence he relied on to prove his theory found in the 
chapter on the Ottomans in Ahmedi's Iskandernameh and the inscription on “Shehadet” Mosque in Bursa of 1337. 
It transpired that Paul Wittek manipulated the evidence he had and that all the intellectual and material foundations 
he used fail to support his theory. As a consequence, his theory is no longer a valid explanation for the rise of the 
Ottoman Empire.

Keywords: Ottoman Empire, Paul Wittek, 14th Century, Historical Theory.

نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

A Debate on Paul Wittek's Thesis about the Rise 
of Ottoman Empire

 *Anis A. Mahmoud   |   أنيس عبد الخالق محمود

63



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

64

مقدمة

يناقش هذا البحث قضيةً مهمّةً من قضايا التاريخ العثمانّي تتعلّق بقيام الدولة ونشوئها. وتعدّ هذه المسألة من القضايا الحسّاسة 

ن خلال القرن الأوّل لتأسيس الدولة )القرن الرابع عشر(،  والمثيرة للجدل في تاريخ الدولة العثمانية؛ ذلك أن تاريخها المبكّر لم يدوَّ

وأن أولى المدوّنات الخاصّة بالتاريخ العثمانّي )ملحمة إسكندرنامه للشاعر أحمدي( كانت مقتضبةً إلى حدٍّ كبير ومليئةً بأساطير تتعلّق 

بأصل آل عثمان، فضلً عن أن معظم مَن كتبوا خلال القرون اللاحقة، ولا سيَّما خلال مراحل أوج الدولة في القرنَين الخامس عشر 

بما ينسجم مع هذا  آبائهم وأجدادهم  تاريخ  العثمانيين، وراحوا يكتبون  والسادس عشر، كانوا يميلون إلى تمجيد أعمال السلاطين 

التي تفسِّ أسباب نجاح تحوّل هذه الإمارة الصغيرة إلى دولة، ومن ثمَّ إلى  الحقائق  التاريخ "العظيم"، وترتّب على ذلك أن ضاعت 

واحدة من أكبر الإمبراطوريّات في العالم في مدّة قياسية. ونتيجةً لذلك، ظهرت الحاجة إلى دراسة تلك الأسباب دراسةً علميةً بعيدة عن 

الروايات العاطفية وغير الواقعية التي وضعها المؤرِّخون العثمانيون الأوائل. وعلى هذا الأساس، ظهرت ثلاث نظريات أساسية )هي 

تاريخها، وكانت آخرها  المبكّرة من  المرحلة  عها خلال  العثمانية وتوسُّ الدولة  قيام  لتفسير  التوالي(  ووِتِك على  غِبِنْز، وكوبريلي،  نظريات 

ا، ويعدُّ نقاش ما ورد فيه أهمّ. )نظرية وِتِك( أقوى تلك النظريات، ولذلك يعدّ كتاب وِتِك مهمًّ

خُ النمساويُّ بول وِتِك )1894-1978( كتابه المعنون قيام الدولة العثمانية)))، الذي رفض فيه  في سنة 1938 نشر المستشرقُ المؤرِّ

عت على مبدأ "الغزو". وظلَّت هذه النظرية  انتماء آل عثمان إلى قبيلة قايي )إحدى قبائل الأوغوز(، وقال إن الدولة العثمانية قامت وتوسَّ

أقوى نظريات تفسير قيام الدولة العثمانية حتى ثمانينيّات القرن العشرين، حينما بدأت تتعرَّض لانتقادات شديدة أدّت إلى تقويضها 

إلى حدٍّ كبير. ولكن على الرغم من أن "الغزو" أمرٌ طبيعيٌّ في نشوء الدول، فإن بول وِتِك أثار جدلً واسعًا بتأكيده أنه سببُ قيام الدولة 

ع دولتهم في مراحلها الأولى))). العثمانية، وأن محاربة المسيحيين كانت أهمّ عامل في توسُّ

تكمن الإشكالية الرئيسة في نظرية وِتِك في مسألتين رئيستين، الأولى أنه لم يفهم معنى "الغزو" لدى العثمانيين الأوائل ضمن 

إطاره التاريخيّ الصحيح، بل فهمه بمعنى "الجهاد في سبيل الله" ونشر الإسلام. والثانية أن هناك الكثير من الشكوك بشأن الأدلّة 

التي اعتمد عليها لإثبات فرضيّته )وهي ملحمة إسكندرنامه للشاعر أحمدي والكتابة الموجودة على جامع "شهادت" في بورصة(. على 

هذا الأساس، يفترض الباحث أن النظرية لم تعُد مقبولةً لتفسير قيام الدولة العثمانية، وأن هناك أسبابًا أخرى لقيام الدولة العثمانية 

عها. وتوسُّ

ينقسم البحث إلى أربعة محاور رئيسة تناولت: أولًّ: النظريات التي سبقت نظرية بول وِتِك. ثانيًا: نظرية "الغزو" لدى بول وِتِك 

عها.  وآراء المؤرِّخين بشأنها. ثالثًا: تفكيك الأسُس التي قامت عليها نظرية وِتِك. ورابعًا: وجهة نظر بديلة عن قيام الدولة العثمانية وتوسُّ

خ الأميركّي هيث لوري  واعتمد الباحث في كتابة هذا البحث على مجموعة من الدراسات الحديثة، لعلّ في مقدّمتها وأهمّها كتاب المؤرِّ

1 Paul Wittek, The Rise of the Ottoman Empire (London: B. Franklin, 1938).

وقد طُبع هذا الكتاب عدة طبعات بعد ذلك. وفي سنة 2012 نشرت مجموعة مؤلفات بول وِتك في كتاب واحد بعنوان:
Paul Wittek, The Rise of the Ottoman Empire: Studies in the History of Turkey, Thirteenth-Fifteenth Centuries, Colin Heywood (ed.), (London: 
Routledge, 2012).

وقد صدرت ترجمة للطبعة الأولى إلى العربية، انظر: بول وتك: قيام الإمبراطورية العثمانية، ترجمة صفاء الشيخ حمد )دمشق: دار الرائي، 2010(. ويذكر أن الكتاب في 

الأصل كان سلسلة محاضرات ألقاها بول وتك في لندن في أيار/ مايو 1937، وضع فيها ما أصبح يعرف بـ "نظرية الغَزْو". وقد اعتمد الباحث طبعة سنة 1938 الإنكليزية؛ لوجود 

أخطاء كبيرة في الترجمة العربية.

2 Wittek, pp. 2-3.



65

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

 The Nature of Early Ottoman )2003( الذي اعتمد الباحث عليه في المحور الثالث، وهو بعنوان: طبيعة الدولة العثمانية المبكّرة

State وأطروحة المؤرّخ التركي الدكتور حلمي قاجار التي اعتمد الباحث عليها في المحور الرابع، وهي بعنوان: مرآة للسلطان: أيديولوجيا 

  A Mirror for the Sultan: State Ideology in the Early Ottoman المبكّرة )1300-1453م(  العثمانية  المدوّنات  الدولة في 

.Chronicles (1300-1453), University of Ghent, Faculty of Arts and Philosophy (2015)

أوّلً: النظريات التي سبقت نظرية بول وِتكِ

دفعت ندرة المصادر العثمانية في أوائل القرن الرابع عشر الميلادي علماء التاريخ العثمانّي إلى تقديم فرضيّات عن أصل العثمانيين 

وتأسيس دولتهم. وقد جرت محاولاتٌ في القرن العشرين لتفسير نجاحهم في تأسيس دولة مترامية الأطراف أيضًا. غير أن الإشكالية 

ع من إمارة صغيرة إلى قوّة عالمية خلال بضعة عقود والاستمرار لأكثر من ستة  زت في تفسير قدرة الدولة العثمانية على التوسُّ المركزية تركَّ

قرون. وضمن هذا الإطار طُرحت عدّة آراء ونظريات يمكن إيجازها فيما يلي:

1. نظرية هربرت آدامز غبنز

نجاح  سبب  هُم  المسيحيين  أن  فيها  ذكر  نظريةً   )1934-1880( غِبِنْز  آدامز  هربرت  الأميركّي  اللاهوت  عالم  م  قدَّ  1916 سنة  في 

الرأي  هذا  ويأتي  العثمانية"))).  الدولة  أسّسوا  الذين  هم  الإسلام  اعتنقوا  الذين  والبيزنطيين  المسيحيين  المجنّدين  "لأن  العثمانيين، 

يشكّل  التي  والبلقانية  اليونانية  الشعوب  بغيرهم من  الأتراك  اختلاط  ناتجٌ من  هُم "جنسٌ جديدٌ"  العثمانيين  أن  إلى  نظرته  في سياق 

غِبِنْز  ز  بالأصل الأوروبّي"))). وعزَّ البدويّ  الدّم الآسيويّ  العثمانية كان حصيلة "امتزاج  الدولة  قيام  أهمّ عنصر فيها، وأن  المسيحيون 

نظريّته بالقول إن هذه الدولة العثمانية القوية لا يمكن أن تكون قد ظهرت من جذور إسلامية وتركية صِْف، لأن القبائل التركية البدوية 

مةٍ)))، وإن الحكومة والطبقة الحاكمة فيها كانت فاسدةً، وإن العثمانّي كسولٌ وعديمُ المبادئ إلى  لم يكن بمقدورها تأسيس دولةٍ منظَّ

ع الدولة، فقد قال: "إن هذا الجنس الجديد هو الذي ضَمِنَ استمرار تجربة  م الحضاريّ))). أمّا عن توسُّ حدٍّ يمنعه من فهم معايير التقدُّ

الإدارة البيزنطية ولكن بمظهر إسلاميّ"))). وفي الوقت الذي أكّد فيه أنّ العثمانيين، لكونهم ورثة تقاليد الإدارة البيزنطية، بقوا أشبه 

بخليط إسلاميّ - بيزنطيّ حتى فَتْح العالَمِ العربيِّ في مطلع القرن السادس عشر، شدّد على أن الدين الإسلاميّ أدّى إلى تقوية الخليط 

الجديد. وأخيراً، أكّد ضرورة التركيز على أن العثمانيين استغلّوا العوامل الخارجية المختلفة )مثل ضعف الدولة البيزنطية بسبب الصراعات 

قًا من العناصر التي تكوّن  ا" أكثر تفوُّ الُأسرية( التي أدّت إلى سلسلةٍ من الحروب المتكرّرة، ونجحوا في بناء دولتهم لكونهم "خليطًا عرقيًّ

منها، لأنه مَزَج بين الدّم الآسيويّ البريّّ والأصل الأوروبّي، ونجح في اقتباس أُسس الإدارة البيزنطية))). وبعد سنوات بدأت الردود والآراء 

المخالفة تتوالى، ويمكن إيجازها فيما يلي:

3 Herbert E. Gibbons, The Foundation of the Ottoman Empire (New York: The Century Co., 1916), p. 41.

يُذكر اسمه في بعض المصادر العربية بصيغة غيبونز أو كيبونز أو جيبونز، وهي صيغ غير صحيحة، والصحيح كما هو مثبت هنا )غِبِنْز(.

4 Ibid., p. 51.

5 Ibid., pp. 27, 46.

6 Ibid., p. 74.

7 Ibid., p. 57.

8 Ibid., p. 78.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

66

د فؤاد كوبريلي 2. نظرية محمَّ

د فؤاد كوبريلي )1890-1966( أوّل ردوده على نظرية غِبِنْز في نظريةٍ أكّد فيها دور الموروث  خُ التركيُّ محمَّ في سنة 1922 قدّم المؤرِّ

الدولة  وإن  المغولّي،  والإيلخانّي  السلجوقيّ  الإداريّ  بالإرث  تأثّروا  العثمانيين  إن  فيها  وقال  العثمانية،  الدولة  نشوء  في  التركّي  البدويّ 

العثمانية ما هي إلّ مزيجٌ من قبائل تركية متعدّدة كانت تعيش في الأناضول، وإن الحكم العثمانّي هو نتاجُ هاتين التجربتين الموروثتين، 

وإن الحياة الحضرية بين أتراك الأناضول في القرن الرابع عشر كانت متطوّرةً إلى الحدّ الذي اجتذب الأتراكَ الذين خدموا في المؤسّسات 

الحياة  إلى  العسكرية  الحياة  من  اهتمامهم  تحوَّل  أن  ذلك  نتيجة  من  وكان  المملوكية،  وحتى  بل  والإيلخانية،  السلجوقية  الإدارية 

الاجتماعية والثقافية والمؤسّسات التي أقاموا عليها نظام حكمهم))). ومعنى ذلك أنه يرفض ما ذهب إليه غِبِنْز عن وجود أصل بيزنطيٍّ 

للمؤسّسة الإدارية العثمانية. وبعد أن نجح في إثبات جذور المؤسّسة الإدارية العثمانية المبكّرة من السلاجقة والإيلخانيين، اعترض على 

فكرة عدم كفاءة العثمانيين في إنشاء دولة من دون أن يتأثّروا بالتجربة البيزنطية في بناء مؤسّسات الدولة)1)).

لت من خليط من  م نظريةً تقول إن الدولة العثمانية هي دولةٌ تركيةٌ صِْف تشكَّ وفي سنة 1934 خطا كوبريلي خطوةً أخرى حينما قدَّ

الشعوب البيزنطية والسلافية والتركية، وأكّد أنها تشكّلت من خليط من القبائل التركية في الأناضول التي ورثت أساليب الإدارة والحكم 

من السلاجقة والإيلخانيين)1)).

3. نظرية فريدريك غيزه

خ الألماني فريدريك غيزه )1870-1940( الذي أشار في بحث مهمّ تناول فيه  في سنة 1924 جاء الردّ الآخر على نظرية غِبِنْز من المؤرِّ

أصل الدولة العثمانية إلى تنظيمات الحِرَفيين والتجّار المعروفة باسم التنظيمات الآخية )أو الآخيّات(، التي نشأت وازدهرت في الأناضول 

الأمن  وتوفير  البلاد  لإدارة  تجربة  وتأسيس  والحِرف  التجارة  طريق  عن  الناس  لخدمة  عشر)1))،  والرابع  عشر  الثالث  القرنين  خلال 

والاستقرار للحياة الاجتماعية والاقتصادية في المدن بعد انهيار سلطة السلاجقة في أعقاب اجتياح المغول للأناضول في سنة 1248م)1)).

4. نظرية وليام لانغر وروبرت بليَك

في سنة 1932 جاء الردّ الثالث على نظرية غِبِنْز من المؤرِّخَين الأميركيين وليام لانغر )1896-1977( وروبرت بلَيْك )1950-1886( 

اللذين رفضا رأي غِبِنْز القائل إن البنية الإدارية العثمانية موروثةٌ من البيزنطيين بالكامل، وأكّدا أن الدولة العثمانية قامت وتوسّعت 

الإسلام،  اعتناق  على  البيزنطيين  المسيحيين  تشجيع  بهدف  الأناضول  في  الأتراك  طبّقه  الذي  الإسلاميّ  التسامح  عاملين:  نتيجة 

وموقع الدولة العثمانية الجغرافّي على حدود بيزنطة الضعيفة. غير أنهما أكّدا، مثل فريدريك غيزه، أن الآخيّات التي ظهرت في مدن 

لت أُسس تجربة العثمانيين المبكّرة في الإدارة، وكانت بمنزلة حلقة وصل لجمع شعوب شمال غرب الأناضول،  الأناضول هي التي شكَّ

9 محمد فؤاد كوبريلي، قيام الدولة العثمانية، ترجمة أحمد السعيد سليمان )القاهرة: دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، 1967(، ص 22. وقد نشر كوبريلي نظريته في 

سنة 1935، وهي في الأصل ثلاث محاضرات ألقاها في مركز الدراسات التركية بجامعة السوربون، وصدرت كتابًا بعنوان:
Mehmet Fuat Köprülü, Les origines de l'empire ottoman (Paris: Porcupine Press, 1935).

10 كوبريلي، ص 20-25، وصفحات متفرقة.

11 المرجع نفسه، ص 22.

12 Friedrich Giese, “Das Problem der Entstehung des Osmanischen Reiches,” Zeitschrift für Semitistik und verwandte Gebiete, vol. 2 (1924), 
pp. 246‑271.

13 تقابل التنظيمات الآخية أصحاب الحرف أو الأصناف في التاريخ الإسلامي. لمزيد من المعلومات عن هذه التنظيمات، انظر:
Bernard Lewis, “Islamic Guilds,” The Economic History Review, vol. A8, no. 1 (1937), pp. 26-33.



67

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

ولم يقتصر دورُها على توفير التضامن بين الحِرَفيّين، بل امتدّ ليشمل توفير الخدمات الضرورية لاستمرار الحياة الاجتماعية في مدن 

الأناضول أيضًا)1)).

من جهة أخرى، وعلى الرغم من تلك الانتقادات، لاقت نظرية غِبِنْز ترحيبًا واسعًا لدى بعض المؤرِّخين، أمثال الرومانّي نيكولاي 

يورغا )1871-1940( الذي قال إن أتراك البراري لم يأتوا بشيءٍ جديد، وكلّ ما قاموا به أنهم واصلوا العمل بالمؤسّسات البيزنطية)1))، 

والفرنسّي شارل ديل )1859-1944( الذي شاطره الرأي وقال إن الأتراك ليسوا إلّ محاربين قساة، وإنهم ليسوا إداريين ولا علم لهم 

إداريين ودبلوماسيين  إدارية؛ لأنهم كانوا في حاجة إلى  بيزنطة من مؤسّسات ونظمٍ  بالسياسة، وإنهم يدينون كثيراً إلى ما قدّمته لهم 

ان عن رأي الكثير  ووجدوا ضالّتهم في المسيحيين المنتشرين بأعداد كبيرة في الدولة العثمانية)1)). ولكن يبدو أن هذين المؤرِّخين كانا يعبِّ

القوى  الناشئة كانت لها علاقاتٌ مع  العثمانية  الدولة  الذين يرون أن الأتراك أدنى من الأوروبيين، وأغفلا أن  الغربيين  من المؤرِّخين 

الرئيسة المجاورة الأخرى، كالسلاجقة والمماليك والبنادقة والجنويّين والمغول الإيلخانيّين.

ثانياً: نظرية "الغزو" لدى بول وِتكِ وآراء المؤرِّخين بشأنها

د فؤاد كوبريلي ألقى بول وِتِك سلسلة محاضرات في جامعة لندن في أيار/ مايو 1937 )نشرتها الجمعية الآسيوية الملكية  ا على محمَّ ردًّ

عت  في سنة 1938( وضع فيها ما أصبح يُعرف بـ "نظرية الغزو" Gaza-thesis )1))، لتفسير قيام الدولة العثمانية، قائلً إن هذه الدولة توسَّ

بسبب مَيلها إلى الجهاد )أو الغزوات(، وإن العثمانيين الأوائل لم يكونوا من قبائل الأوغوز البدوية أو شعبًا مترابط النَسَب، بل هُم قبائل 

من مسلمي الأناضول كانوا يمارسون الغزو واجتمعوا على محاربة جيرانهم المسيحيين )الكفّار()1))، وإن جذورهم تعود إلى أواخر العصر 

السلجوقيّ الذي نَمَت فيه قوّة محاربي الثغور، وكان من نتيجة ذلك أن نشأت جماعةٌ خاصّةٌ تزايد تأثيرها وأخذت تسيطر على الأراضي 

البيزنطية والسلجوقية)1)).

وذكر وِتِك أن العثمانيين أطلقوا على حملاتهم تسمية "غزوات" ليشرعنوها ويضفوا عليها صفةً دينيةً، وأن شاعر البلاط العثمانّي 

أحمدي)2)) ذكر السلاطين العثمانيين بلقب "ملوك غزاة"، وعرَّف الغازي بأنه "عبد الله وسيف الله وناصر أهل الدين")2)). وذكر وتِك 

14 William L. Langer & Robert P. Blake, “The Rise of the Ottoman Turks and Its Historical Background,” American Historical Review, vol. 
37 (1932), pp. 468-505.

15 Nicolae Iorga, Byzance aprés Byzance: Continuation de l'histoire de la vie byzantine (Bucarest: L'Institut d'études byzantines, 1935).

16 Charles Diehl, Byzance: Grandeur et Décadence (Paris: Flammarion, 1920), pp. 325-326.

17 على الرغم من أن وتك يستخدم تعبير "الحرب المقدسة" للإشارة إلى "الغزو"، فإنه يقصد "الجهاد"، وليس مفهوم "الحرب المقدسة" الأوروبي الذي نشأ مع بداية 

الحروب الصليبية بهدف انتزاع بيت المقدس من المسلمين.

18 Wittek, pp. 14, 20, 51.

19 Ibid., p. 2.

20 هو تاج الدين إبراهيم بن خضر، المعروف باسم أحمدي )1333-1412م(، صاحب ملحمة إسكندرنامه الشعرية )وهي أول نص تاريخي عثماني، يعود تاريخه إلى سنة 

1400م(.
21 عن ملحمة إسكندرنامه الشعرية، انظر:

Kemal Silay, “Ahmedī's History of Ottoman Dynasty,” Journal of Turkish Studies, vol. 16 (1992), p. 129; Ahmedî, History of the Kings of the 
Ottoman Lineage and Their Holy Raids Against the Infidels, Kemal Silay (ed.), (Harvard: The University Press, 2004), p. 27; Caroline G. 
Sawyer, “Revising Alexander: Structure and Evolution Ahmedî's Ottoman Iskendernâme,” Edebiyât, vol. 13, no. 2 (2003), pp. 225-243;
عمرو محمد عبد الباقي أبو العلا، "إسكندرنامه أحمدي"، أطروحة دكتوراه )غير منشورة(، كليّة الآداب، جامعة عين شمس، القاهرة، مصر، 1981 )لم يطلع الباحث على 

نسخة من هذه الأطروحة(.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

68

ع الدولة العثمانية منذ نشوئها حتى سقوطها، وأنها حينما تخلَّت عنه بعد إخفاقها  أيضًا أن "الغزو" هو العامل الأوّل والدافع المحرِّك لتوسُّ

في حصار فيينا الثاني في سنة 1683، بدأت تفقد معظم ممتلكاتها في أوروبا لتنهار أخيراً بعد هزيمتها في حروب البلقان )1912-1913( التي 

أجبرت العثمانيين على الاستسلام وقضت على طموحهم بالسيطرة على الدول المسيحية)2)). ومثل نظرية غِبِنز، تباينت مواقف المؤرِّخين 

تجاه نظرية وِتِك بين مؤيّد ومعارض، على النحو التالي:

خ اليونانّي جورجياديس أرناكيس )1912-1976( في كتابه المعنون العثمانيون الأوائل نظرية وِتِك، وأكّد،  في سنة 1947 رفض المؤرِّ

في المقابل، عدم وجود دافع دينيٍّ عند فتح شمال شرق الأناضول الذي امتدّ أكثر من نصف قرن، وذكر أن العثمانيين صادفوا فلّحين 

اندماجهم في  ثمَّ  السكان ومن  أعداد كبيرة من  الذي سهّل نشر الإسلام بين  البيزنطيين، وأن تسامحهم هو  مستائين من حكّامهم 

الدولة)2)).

1971 رفض أستاذ البيزنطيّات الأميركّي سبيروس فرايانس )1928-( نظرية وِتِك أيضًا، وأكد أن الأتراك كانوا ينشرون  وفي سنة 

الإسلام في الأناضول منذ أكثر من مئتَيْ سنة قبل ظهور العثمانيين، وأن حياة السهوب التركية شبه البدوية كانت تشجّع "الغزو"، وأنها 

الدافع وراء الفتوح العثمانية المبكّرة أكثر من أيّ حماسة للإسلام)2)).

وفي سنة 1979 رفضت أستاذة التاريخ العثمانّي المجرية جولا كالدي - ناجي )1927-2011( نظرية وِتِك أيضًا، وذكرت أن العثمانيين 

العثمانّي، ولا يمكن أن نقول إن حملاتهم الأولى تمثّل مفهوم "الغزو"  التاريخ  كانوا مسلمين بالاسم فقط خلال المرحلة المبكّرة من 

بمعنى "نشر الإسلام"، وذلك لعدم وجود صراع بين المسيحية والإسلام حينذاك)2)).

الجهاد(  )بمعنى  "الغزو"  أهمية  وأكّد  وِتِك  نظرية  1980عن  سنة  في  دافع   )2016-1916( إينالجك  خليل  التركي  خ  المؤرِّ أن  غير 

له  الأناضول  مجتمع  أن  وِتِك(  )مثل  وأكّد  عها)2))،  وتوسُّ العثمانية  الدولة  وظهور  القَبَلية  الانقسامات  تجاوُز  في  توحيدٍ  عامل  بوصفه 

فلسفة  مع  تنسجم  "الغزو"  فكرة  أن  يرى  فهو  وعليه،  الإسلام")2)).  "دار  لتوسيع  الجهاد  بفكرة  مشرَّبٌ  وهو  ثابتةٌ،  ثقافيةٌ  خصائص 

الدولة  ولكن  الدينيّ،  الحقد  بدافع  المسيحيين  لمقاتلة  يسعى  لا  وِتِك(  مع  يختلف  )وهنا  "الغازي"  أن  غير  العالم،  حكم  في  الإسلام 

خ الوحيد الذي قَبِل  العثمانية استخدمته لشرعنة قتالها ضدّ القوى المسيحية والإسلامية المنافسة لها. وبذلك يكون إينالجك هو المؤرِّ

معظم ما جاء في نظرية وِتِك ووافق عليه. ولكن في الوقت الذي أيّد فيه رأي وِتِك في أن إمارة عثمان غازي الحدودية الصغيرة "نذرت 

رها")2))، شدّد  ا في تأسيس الدولة العثمانية وتطوُّ نفسها للجهاد ضدّ بيزنطة المسيحية")2))، وتبنّى فرضيّته في أن الغزو "كان عاملً مهمًّ

22 Wittek, p. 2.

23 George Georgiades Arnakis, Hoi protoi othomanoi (Athens: N. Frandjeskakis, 1947), pp. 32–33.

لم يطلع الباحث على نسخة من هذا الكتاب، والمعلومات المثبّتة في المتن مأخوذة من:
Heath W. Lowry, The Nature of the Early Ottoman State (Albany: State University of New York Press, 2003), p. 9.

24 Speros Vryonis, The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of Islamization from the Eleventh through the Fifteenth 
Century (Berkeley and Los Angeles, CA: University of California Press, 1971).

25 Gyula Kaldy-Nagy, “The Holy War 'Jihad' in the First Centuries of the Ottoman Empire,” Harvard Ukrainian Studies, vols. 3-4, part 1 
(1979-1980), pp. 467-473.

26 Halil Inalcik, “The Question of the Emergence of the Ottoman State,” International Journal of Turkish Studies, vol. 2 (1980), p. 75.

27 Ibid., p. 71.

28 خليل إينالجك، تاريخ الدولة العثمانية من النشوء إلى الانحدار، ترجمة محمد م. الأرناؤوط، ط 2 )بيروت: دار المدار الإسلامي، 2014(، ص 18.

29 المرجع نفسه، ص 19.



69

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

نات لا أساس  )مثل كوبريلي وبخلاف وِتِك( على أصول العثمانيين القَبَلية)3)). وعلى الرغم من أنه رفض نظرية غِبِنْز ووصفها بأنها "تكهُّ

لها من الصحّة"، فإنه تبنّى حجّتها الأساسية حينما أكّد )كما أكّد وِتِك( أنّ هناك خلفيةً مشتركةً بين محاربي بيزنطة و"الغزاة" المسلمين 

أدّت إلى اندماجهم بطريقة أسفرت عن نشوء إمبراطورية حدودية حقيقية ودولة عالمية تعامل جميع الأديان والأعراق معاملةً واحدةً، 

من  كبيرة  أعداد  هجرة  أهمية  على  إينالجك  وشدّد  واحدة)3)).  دولة  في  الإسلاميّ  بالأناضول  الأرثوذوكسّي  المسيحيّ  البلقان  ووحّدت 

ع "الغزاة" على فتح المنطقة واستعباد أهلها)3)). ولعلّ  دًا أهمية "الغزو" بوصفه عامل توحيدٍ شجَّ القبائل التركمانية إلى الأناضول، مؤكِّ

هذا الرأي كان محاولةً للتوفيق بين تأكيد كوبريلي الأصولَ القَبَلية للعثمانيين ونظرية وِتِك عن "الغزو". ولكن بعد إينالجك استؤنفت 

الاعتراضات على نظرية وِتِك مُجدّدًا.

خ الأنثروبولوجيّ الأميركّي رودي بول لندنر )1943-( على نظرية وِتِك مؤكّدًا  ففي سنة 1983 اعترض أستاذ الدراسات العثمانية المؤرِّ

ع  التوسُّ إلى  الأوائل  العثمانيين  يدفع  كان  ما  وأن  "الغزو"،  فرضية  مع  يتعارض  العثمانّي  الجيش  في  البيزنطيين  المسيحيين  تجنيد  أن 

هو الرغبة في النهب والسلب، لكونهم ينحدرون من البدو الشامانيين)3)) الذين لا تنسجم عاداتهم وتقاليدهم مع روح الإسلام. وبناءً 

الدولة  قيام  لتفسير  الخامس عشر  القرن  أواخر  البلاط في  كُتّابُ  وَضَعَها  دينيةٌ"  بأنها "أوهامٌ  "الغزو" ووصفها  على ذلك، رفض فكرة 

العثمانية)3)). وذكر أن المؤرِّخين المتأخرين الذين صوّروا العثمانيين الأوائل أبطالً تحركّهم فكرة "الغزو" )بمعنى الجهاد( كانوا يُسقِطون 

أفكارهم ورُؤاهم المعاصرة على الماضي)3)).

ا عن  وفي سنة 1984 ظهر اعتراضٌ آخر على نظرية وِتِك، وذلك حينما نشر أستاذ العثمانيّات المجريّ بال فودر )1955-( بحثًا مهمًّ

تعبيٌر  إلّ  وِتِك( ما هما  اللذين وردا في ملحمة إسكندرنامه )أهمّ مصادر  ملحمة أحمدي أوضح فيه أن مفهومَي "الغزو" و"الغازي" 

مجازيٌّ صوّر فيهما أحمدي الحكّامَ العثمانيين بما يخدم أهدافهم السياسية)3)). ويعدُّ هذا البحث من البحوث الأصيلة التي تناولت 

أصل العثمانيين لأنه يفنّد أهمّ دليل قدّمه وِتِك لدعم فرضيّته)3)).

ملحمة  من  عباراتٍ  بانتقاء  وِتِك  أسلوب   )1996-1942( جيننغز  رونالد  الأميركّي  العثمانية  الدراسات  أستاذ  انتقد   1986 سنة  وفي 

إسكندرنامه والكتابة المثبّتة على جامع "شهادت"، وأكّد أن إصرار وِتِك على فكرة "الغزو" لا معنى له، لأن فتح البلقان كان نتيجة جهد 

ا، إذ سبقته فيها المؤرِّخة جولا كالدي - ناجي التي  مشترك بين العثمانيين المسلمين والمسيحيين)3)). غير أن هذه الحجّة ليست جديدةً كليًّ

ذكرت عدم وجود صراع بين المسيحية والإسلام حينذاك كما أسلف الباحث.

30 Inalcik, p. 71.

31 إينالجك، ص 21-20.

32 Inalcik, p. 75.

33 الشامانيّة دين بدائي من أديان آسيا الوسطى وسيبيريا والتبت، يعتقد أتباعه أنه يوجد عالم محجوب هو عالم الآلهة والشياطين وأرواح الأجداد، وأن هذا العالم لا 

يستجيب إلا للشامان، وهو كاهن يستخدم السحر لمعالجة المرضى وكشف المخفي والسيطرة

على الحوادث. للتفاصيل، انظر: سامي سعيد الأحمد، "الشامانيّة"، مجلة البلاغ، السنة 2، العدد 6 )آب/ أغسطس 1968(، ص 91-78.

34 Rudi Paul Lindner, Nomads and Ottomans in Medieval Anatolia (Bloomington, IN: Indiana University Press, 1983), p. 110.

35 Ibid., pp. 2-50.

36 Pal Fodor, “Ahmedi's Dasitan as a Source of Early Ottoman History,” Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae, vol. 38 (1984), 
p. 50.

37 Ibid., pp. 41-54.

38 Ronald C. Jennings, “Some Thoughts on the Gazi-Thesis,” Wiener Zeitschrift für die Kunde Des Morgenlandes, vol. 76 (1986), pp. 151-161.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

70

وفي سنة 1993 نشر العلّمة اللغويُّ التركيُّ شيناسي تكين )1933-2004( بحثين ذكر فيهما أن الكتابة الموجودة على جامع "شهادت" 

مزوّرةٌ وتعود إلى أواخر القرن التاسع عشر وليس إلى سنة 1337م كما يزعم وِتِك)3))، لأن الألقاب المستعملة في الجامع لم تكن متداولةً 

بين العثمانيين حتى القرن السادس عشر)4)). وسنعاود الإشارة إلى هذه النقطة في سياق تفنيد الأسُس التي قامت عليها نظرية وِتِك.

وفي سنة 1994 عاود خليل إينالجك تأكيد دور "الغزو" في التاريخ العثمانّي المبكّر، غير أنه خفّف لهجته هذه المرّة عن "دولة عالمية 

تعامل جميع الأديان والأجناس معاملةً واحدةً" واستبدلها بـ "دولة عثمانية ظهرت في نحو سنة 1300م على شكل إمارة حدودية صغيرة 

نذرت نفسها للجهاد على حدود السلطنة السلجوقية والإمبراطورية البيزنطية، وقد أسهمت تلك 'الغزوات' الحدودية في بقاء الدولة لستة 

قرون")4)). وعند هذه النقطة يُعدّل إينالجك نظرية "الغزو" بتأكيده، متّفقًا مع كوبريلي، الأصول التركية للدولة، ولكنّه أقرَّ بأن "الغزو" 

ع دولتهم. هو سبب وجود العثمانيين وتوسُّ

1995 قام أستاذ التاريخ العثمانّي في جامعة إستانبول فريدون أمجن )1958-( بمراجعة مصادر الأناضول خلال القرن  وفي سنة 

الرابع عشر، وعالج موضوع "الغزو" و"الغزاة" بدقّة، وركّز على الرقعة التي ظهر فيها هذان المفهومان في مجموعة كبيرة من المدوّنات 

الباقية من دويلات تركمانية أخرى في الأناضول خلال القرنين الرابع عشر والخامس عشر. وبناءً على ما توصّل إليه، نفى وجود هذين 

المصطلحَين عند العثمانيين الأوائل)4)).

خ التركّي جمال كفادار )1954-( عن نظرية وِتِك، وأعاد في كتابه المعنون بين عالمين بناء  وفي تلك السنة أيضًا )1995(، دافع المؤرِّ

حاول  لأنه  غيره،  من  مرونةً  أكثر  كان  وِتِك  بأن  واختتم  المبكّر)4))،  العثمانّي  التاريخ  في  ومجتمعه  الأناضول  ثقافة  عن  متوازنة  صورة 

حالات  عن  وبإشارات  الأناضول(  غرب  )شمال  بيثينيا  في  البيزنطيّ  الوجود  باضمحلال  الغزاة"  "ورثة  العثمانيين  عن  روايته  تعشيق 

انشقاق بين الرعايا البيزنطيين. لكن استخدامه المفرط لأيديولوجيا "الحرب المقدّسة" لم يترك مجالً كبيراً للنظر إلى العوامل الأخرى 

على نحو جادّ)4)).

به  العثمانيين كانوا يقصدون  أيضًا، وأكد أن  لوري )1942-( على مفهوم "الغزو"  خ الأميركّي هيث  المؤرِّ 2003 اعترض  وفي سنة 

مَن  كلّ  يستوعب  للنهب  "تحالفٍ  توحّدوا في  قادة مسلمين ومسيحيين  بجهود  تأسّست  العثمانية  الدولة  وأن  والعبيد،  الغنائم  كسب 

إلى  المحاربين  متزايدةً من  أعدادًا  اجتذب  الذي   - الحماسة للإسلام  وليس   - الدافع  وأن هذا هو  والعبيد،  الغنائم  أن يجمع  يستطيع 

العثمانيين")4))، ولذلك "حارب العثمانيّون في البلقان بدافع الطمع وقامت دولتهم بسبب تعاون دول البلقان المسيحيّ ونبلاء بيزنطة مع 

39 Șinasi Tekin, “Türk Dünyasında 'Gaza' ve Cihad Kavramları Üzerine Düsünceler: Baslangıçtan Osmanlıların Fetret Devrine Kadar,” Tarih 
ve Toplum, no. 109 (January 1993), pp. 9-18.

40 Ibid., pp. 73-76.

.Lowry, 34-35 :ويرى المؤرخ الأميركّي هيث لوري أن حجج شيناسي تكين غير مقنعة. للتفاصيل بشأن ذلك، انظر

المدار  دار  )بيروت:   1 مج  قاسم،  عبده  وقاسم  الحارس  اللطيف  عبد  ترجمة  العثمانية،  للدولة  والاجتماعي  الاقتصادي  التاريخ  كواترت،  ودونالد  إينالجك  41 خليل 

الإسلامي، 2007(، ص 55. ويذكر أن هذا الكتاب هو ترجمة عن الأصل الإنكليزي:
Halil Inalcik& Donald Quateart, An Economic and Social History of the Ottoman Empire, 1300-1914 (Cambridge: The University Press, 1994).

42 Feridun Emecen, “Gazaya Dair: XIV. Yüzyıl Kaynakları Arasında Bir Gezinti,” in: Hakkı Dursun Yıldız (ed.), Hakkı Dursun Yıldız'a 
Armağan (İstanbul: Türk Tarihi Kurumu, 1995), pp. 191-197.

43 Cemal Kafadar, Between Two Worlds: The Construction of the Ottoman State (Berkeley, CA: University of California Press, 1995), pp. 
62-90.

44 Ibid., p. 58.

45 Lowry, pp. 46, 52-54.



71

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

السلاطين العثمانيين")4)). وكان لهذا التعاون أثرٌ كبيٌر في قيام الدولة العثمانية بسبب قلّة الموارد البشرية الماهرة بين الأتراك المسلمين 

الذين لم يكن بإمكانهم بناء مؤسّسات حكومية في بداية الأمر)4)).

فبينما  المبكّر.  العثمانّي  للتاريخ  وِتِك  تفسير  على  إمبر  وكولن  هيوود  كولن  البريطانيّان  المؤرِّخان  اعترض   2004 سنة  في  وأخيراً، 

يرى هيوود أن فكرة "البطل الغازي" إنّما هي فكرةٌ مثاليةٌ، وأن تفسير وِتِك كان مبطّنًا وفاسدًا)4))، يرى إمبر أن تحليله "خاطئٌ ولا 

ا بسبب ندرة المصادر  يمكن أن يصمد أمام المنهج العلميّ"، غير أنه اعترف بأن التاريخ العثمانّي خلال القرن الرابع عشر كان مبهمًا جدًّ

الموثوقة، وأننا لا نملك مصادر معاصرة تسمح بإعادة تركيبه)4)). وفي بحث آخر، قال إنّ المؤرِّخين الذين يحاولون إعادة تركيب تاريخ هذه 

المرحلة من التاريخ العثمانّي إنما يقومون بما فعله أسلافهم في القرنين السادس عشر والسابع عشر، أي إنهم يُسقِطون آراء عصرهم على 

عصر سابق)5)).

باختصار، لم ينجح المؤرِّخون حتى سنة 2004 في تقديم نظرية بديلة من "الغزو"، غير أنهم قدّموا تفسيرات أدق وأكثر إقناعًا عن 

عها. وأخيراً، نجح المؤرّخ الأميركي هيث لوري في تفكيك الأسُس التي قامت عليها نظرية وِتِك. فما تلك  نشوء إمارة آل عثمان وتوسُّ

الأسُس؟ وكيف جرى تفكيكها؟ هذا ما سنتناوله في المحور الثالث.

ثالثاً: تفكيك الأسس التي قامت عليها نظرية وِتكِ

قبل أن يبدأ الباحث بموضوع تفكيك الأسُس التي قامت عليها نظرية وِتِك لا بدَّ من توضيح أن هذه النظرية قامت على فكرة 

"الغزو" التي بُنيت بدورها على أساسين، هما ملحمة إسكندرنامه للشاعر أحمدي، والكتابة الموجودة على جامع "شهادت" في بورصة 

التي ورد فيها أن أورخان بن عثمان )1326-1359م( هو الذي شيّده في سنة 1337م وذُكر فيها هذا السلطان بلقب "سلطان الغزاة". ولأن 

مفهوم "الغزو" لدى وِتِك كان يعني "الجهاد في سبيل الله" لنشر الإسلام، فسيعالج الباحث صحّة الأسس المادية التي قامت عليها فكرة 

"الغزو"، ومن ثمَّ سيعالج معنى تلك المفردة لدى العثمانيين الأوائل.

1. ملحمة إسكندرنامه للشاعر أحمدي

كانت ملحمة الشاعر أحمدي إسكندرنامه )كتاب الإسكندر( التي يعود تاريخها إلى سنة 1400م أهمَّ دليل لنظرية "الغزو"؛ إذ 

استخدم وِتِك ذيلها المعنون "تواريخ ملوك آل عثمان" لتأكيد نظريّته. وتمثّل هذه الملحمة أوّل أُنموذجٍ عثمانيٍّ للأدب المعروف باسم 

مرآة الأمراء )أو نصائح الحكّام(. وتؤكد قراءةٌ دقيقةٌ لذيلها أن أحمدي خصّصه لهدفين: تحذير بايزيد الأوّل )ومن بعده ابنه الأمير 

سليمان جلبي( من محاربة الأمراء المسلمين في الأناضول، وتأكيد العدل بوصفه أهمّ عامل من عوامل الحكم الرشيد؛ إذ كان أحمدي 

يؤكد في صفحات كتابه كافّةً أن السلاطين والأمراء العثمانيين غزاةٌ وعادلون، وهو ما تجلّ في مقدّمته حينما قال إنهم "من أوّلهم إلى 

46 Ibid., pp. 54, 57, 70, 77, 89-93.

47 Ibid., pp. 134-136.

48 Colin Heywood, “Wittek and the Austrian Tradition,” Journal of the Royal Asiatic Society, vol. 120, no. 1 (1988), pp. 7-25.

49 Colin Imber, “The Legend of Osman Gazi,” in: E. Zachariadou (ed.), The Ottoman Emirate, 1300-1380 (Rethymnon: Crete University 
Press, 1993), p. 75.

50 Colin Imber, “The Ottoman Dynastic Myth,” Turcica, vol. 19 (1987), pp. 7-27.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

72

المعروفين  الأوائل  والعثمانيين  بظلمهم  المعروفين  المغول  الحكّام  بين  المقدمة  في  يقارن  ولذلك،  أيضًا")5)).  وعادلون  مسلمون  آخرهم 

بعدلهم)5)). ولكن حينما استخدم وِتِك هذا المصدر وقع في عددٍ من الأخطاء، منها:

ӵӵ عها، في حين كان الأخيُر يخاطب أخذه مفهوم "الغزو" عن أحمدي وعدّه الدافعَ الحقيقيَّ والقوّةَ المحرِّكةَ لقيام الدولة العثمانية وتوسُّ

رعايا الدولة العثمانية وليس أعداءها الأوروبيين؛ لأن ملحمة إسكندرنامه لم تكن أكثر من قصيدة شعبية عن تاريخ العثمانيين كما 

ينطوي على  قد  القوى الإسلامية  ع على حساب  للتوسُّ "الغزو"  استغلال  أن  يدرك  قاجار)5)). وكان أحمدي  التركّي حلمي  خ  المؤرِّ يقول 

محاذير، كتلك التي حدثت في هزيمة السلطان بايزيد الأوّل )يلدرم(، )1389-1402م( في معركة أنقرة )28 تموز/ يوليو 1402م( التي 

تركت نتائج مأساويةً كادت تودي بالدولة في بداية تأسيسها.

ӵӵ خ هيث لوري أن وِتِك اقتبس عباراتٍ من المقدّمة فقط، أي 13 بيتًا من استخدامه مقدمة الملحمة بانتقائية كبيرة؛ إذ يكشف المؤرِّ

أصل 334 بيتًا )الأبيات 14-20 و25-30، أي أقل من 4 في المئة من إجمالّي النص المخصّص للسلاطين العثمانيين الأوائل()5))، وفسَّ 

العبارات التي انتقاها بما يتناقض مع نصّ الملحمة الكامل، وهي العبارات التي تؤيّد رأيه في أن العثمانيين الأوائل هم "عباد الله مكلّفون 

بتطهير الأرض من دنس الشِك")5))، و"أن الغازي هو وسيلة دين الله وسيف الله وحامي المؤمنين وناصرهم")5)). ثمَّ يستشهد بالآية: 

﴿ولََ تَحْسَبََّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ أمَْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزقَُونَ﴾ )آل عمران: 169()5)). ويؤكّد استشهاد وِتِك بهذه الآية أنه 

كان يرى أن المهمّة الرئيسة للدولة العثمانية هي نشر الإسلام.

ӵӵ "قبوله حِيل أحمدي على علّتها من دون أن يكون له رأيٌ فيها. فمن أجل أن يثبت أحمدي هدفه في قيام الدولة على مبدأ "الغزو

العثمانيين  "الغزاة"  فيها  ميّز  ملحمةً  سيكتب  أنه  وأكّد  أخرى،  حساب  على  حقائق  وأبرز  وحوّرها  التاريخ  بحقائق  تلاعب  )الجهاد(، 

الأوائل )عثمان وأورخان ومراد( الذين قاتلوا المسيحيين في الغرب من بايزيد الذي تخلّ عن "الغزو" وحارب المسلمين في الشرق)5)). 

ولذلك قام بحذف جميع غزوات بايزيد الأوّل ضدّ بيزنطة والبلقان)5))، وركّز على معركته ضدّ تيمورلنك؛ ليثبت أنه انهزم بعد أن تخلّ عن 

"غزو" المسيحيين وحارب تيمورلنك المسلم.

ولم يكتفِ أحمدي بذلك، بل لجأ إلى إبراز مفاسد بايزيد الأول أمام ولده سليمان جلبي؛ ليثبت له التناقض الحادّ بين السلاطين 

السابقين )عثمان وأورخان ومراد الأول( الذين نجحوا بالغزو لأنهم مسلمون أتقياء، ووالده "الباحث عن الملذات الذي تخلّ عن دور 

الغازي وقاتل جيرانه المسلمين")6))، وانهزم نتيجةً لذلك. ومن أمثلة هذه المفاسد، ما قيل عن دور زوجته الصربية أوليفيرا ووزيره علي 

51 Silay, pp. 135, 145.

52 Ibid.

53 Hilmi Kaçar, “A Mirror for the Sultan: State Ideology in the Early Ottoman Chronicles (1300-1453),” PhD dissertation, Faculty of Arts and 
Philosophy, University of Ghent, Belgium, 2005, p. 99.

54 Wittek, p. 14; Lowry, p. 15.

55 Ibid., p. 16.

56 Wittek, p. 14.

57 Ibid.

58 Ibid., p. 25.

59 Fodor, p. 42;

ومن هذه الحملات فرض الحصار على القسطنطينية في سنة 1393م وحملته على نيغبولي )نيكوبوليس( سنة 1396م، انظر: أحمد عبد الرحيم مصطفى، في أصول التاريخ 

العثماني )بيروت: دار الشروق، 1982(، ص 55-50.

60 Lowry, pp. 29-30.



73

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

باشا في إفساده وتشجيعه على شرب الخمر، وكذلك القصة التي رفض فيها قاضي بورصة الملّ شمس الدين فناري قبول شهادته في 

المحكمة، لأنه لم يكن يؤدّي صلاة الجماعة)6)). وكان الخطأ الذي وقع فيه وِتِك أنه قَبِل مقدمة إسكندرنامه من دون أن ينتبه إلى 

مآرب أحمدي السياسية.

والخلاصة، إن محاولة وِتِك في بناء نظرية استنادًا إلى بضعة أسطر من مقدمة ملحمة إسكندرنامه هي محاولةٌ ضعيفةٌ ولا تصمد 

ا ليس إلّ، كان الهدف  أمام النقد عند قراءة النص الكامل للملحمة، ويمكن القول إن مصطلح "الغزو" الذي ورد فيها كان تعبيراً مجازيًّ

منه تنبيه الأمير سليمان جلبي إلى أن سقوط والده بايزيد الأوّل كان بسبب محاربة جيرانه المغول المسلمين في الأناضول والتخلّ عن 

المشرق  الماضي  بين  المقارنة  منها  الهدف  كان  حيلة  سوى  يكن  لم  "الغزو"  على  التركيز  وأن  غربًا،  الدولة  وتوسيع  المسيحيين  مهاجمة 

والمستقبل المبهم. وبذلك تقوَّض الأساس الأوّل الذي بنى وِتِك نظريّته عليه.

2. الكتابة المنقوشة على جامع "شهادت" في بورصة )1337م(

كان الدليل الثاني الذي قدّمه وِتِك لدعم نظريّته هو الكتابة الموجودة على جامع "شهادت" الذي شيّده أورخان غازي في بورصة 

والتي ذُكر فيها بألقاب: "السلطان بن سلطان الغزاة، غازي بن الغازي، ماركيز ]كذا[ الآفاق، بطل العالم")6)). واستنادًا إلى هذه الألقاب 

السلجوقيّ صيغٌ  العصر  العثمانية، في حين كانت تُستخدَم في  المراسم  وِتِك أن "هذه المجموعة من الألقاب فريدةٌ من نوعها في  ذكر 

تقليديةٌ تختلف تمام الاختلاف". وبناءً على ذلك، استنتج: "أن هذه الصيغة الفريدة من نوعها ما هي إلّ تعبيٌر لحقيقة تاريخيةٍ تشبه 

الحقيقة السائدة في فصل أحمدي")6)).

خ هيث لوري هذه الكتابة لفحص  ن فيما ذكره وِتِك وإخضاعه للنقد يكشف حقائق مناقضةً أخرى. فقد أخضع المؤرِّ غير أن التمعُّ

دقيق وخرج بنتائج متعدّدة تنسف نظرية وِتِك من أساسها، ويمكن إجمالها بالنقاط التالية:

ӵӵ في البداية، يورد لوري حجّةً دامغةً ومعلومةً فريدةً تتعلّق بموقع الكتابة المنقوشة على الجامع حينما يقول إن الكتابة التذكارية التي

استشهد بها وِتِك تقع في أعلى الباب الشرقيّ لجامع "شهادت" الذي شُيّد تخليدًا للسلطان مراد الأوّل )خداوندكار( الذي لقي مصرعه 

في سنة 1389م، أي بعد نحو 52 سنةً من تاريخ الكتابة. ولماّ كانت الكتابة تعود إلى سنة 738هـ/ 1337م، وتذكر صراحةً أن أورخان بن 

عثمان هو الذي أنشأها، فمن المستحيل أن يكون الموقع الحالّي هو موقعها الأصلّي، وهي لا تعود إلى جامع أورخان كما يفترض معظم 

د )الأوّل( بن  العلماء؛ لأن هناك كتابةً تؤكّد تأكيدًا واضحًا أن تاريخ ترميم هذا المبنى كان في سنة 820هـ/ 1417م، أي في زمن محمَّ

بايزيد "الذي أصلح هذه العمارة التي بناها أورخان بك بن عثمان بك في سنة 740هـ/ 1339م، ودمّرها آل قرمان حينما غزوا بورصة في 

سنة 1413م")6)). وبناءً عليه، فإن مسألة أصل الكتابة التي ذكرها وِتِك أمرٌ مشكوكٌ فيه، ولا علم لنا بما يمكن أن تكون عليه زخرفتها 

الأصلية أو متى انتقلت إلى موقعها الحالي.

61 Mükrimin Halil Yınanç, “Bayezid I,” İslam Ansiklopedisi, vol. 2 (1962), pp. 369-392, 389-390;

بشأن هذه الحادثة، انظر أيضًا: أورخان محمد علي، روائع التاريخ العثماني )المنصورة: دار الكلمة للنشر والتوزيع، 2007(، ص 27-26.

62 Wittek, pp. 14-15.

63 Ibid.

64 Ibid., p. 34.

"]1[ أمر بهذه العمارة الشريفة ]2[ سلطان الغزاة والمجاهدين أورخان بك بن ]3[ عُثمان بك طاب ثراهما في سنة أربعين وسبعمائة وحرق ولد ]4[ قرمان ثمَّ أمر الناظر وهو 

د بن بايزيد خان خُلِّد سلطانه في سنة عشرين وثمانمائة"، انظر: الوزير الكبير بايزيد باشا بإشارة ]5[ السلطان بن السلطا]ن[ محمَّ
Robert Mantran, “Les Inscriptions Arabes de Brousse,” Bulletin D'Etudes Orientales, vol. 14 (1954), p. 90.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

74

ӵӵ خ لا بدَّ أن يكون عن عند تحليله عبارة "ألقاب فريدة من نوعها في المراسم العثمانية"، قال لوري إن أوّل سؤال يتبادر إلى ذهن المؤرِّ

أصل تلك الألقاب، ولا سيَّما أن أهمّ لقب "السلطان" الذي ذكره وِتِك لم يكن بين الألقاب التي عُرف بها أورخان، وهو ما لم ينتبه 

إليه وِتِك.

ӵӵ ا على رأيه القائل إن ملحمة إسكندرنامه هي "حقيقةٌ تاريخيةٌ"، وإن "الغزو" هو اتخذ وِتِك قراءته الخاطئة لتلك الكتابة دليلً نهائيًّ

ع العثمانيين)6)). أهمّ عامل في توسُّ

ӵӵ.ن جيّدًا في الكتابة المنقوشة يكشف أن أحمدي استعمل مفهومَي "الغزو" و"الغزاة" تعبيراً مجازيًّا إن التمعُّ

ӵӵ.إن وِتِك لم يذكر في أيٍّ من جوامع بورصة بالتحديد شاهد الكتابة

ӵӵ.إنه لم يذكر النص الكامل الذي اقتبس منه الأسطر التي استدلّ بها

وبعد أن يورد لوري هذه الحجج، يختتم بالقول: "وليس هذا من قبيل المصادفة، لأنه ]وِتِك[ لو أجاب عن تلك الأسئلة، فإن 

تأكيده عن وجود 'حقيقة تاريخية' تكمن في تلك الكتابة سيقوّض نظريّته")6)). وعلى أساس هذه الثغرات بدأ بتحليل الكتابة المنقوشة 

على الجامع وخرج بالنتائج التالية:

ӵӵ خ شيناسي تكين أوضح أن الكتابة المنقوشة في جامع إن أصل الكتابة التي استدلّ بها وِتِك مشكوكٌ فيه )وسبقت الإشارة إلى أن المؤرِّ

رةٌ، وأن تاريخها يعود بالفعل إلى القرن التاسع عشر وليس إلى سنة 1337م كما يقول وِتِك(. "شهادت" مزوَّ

ӵӵ ،بينما ذكر وِتِك أن الألقاب المذكورة في كتابة الجامع وردت بصيغة "السلطان، ابن سلطان الغزاة، الغازي، ابن الغازي، ماركيز الآفاق

بطل العالم")6))، تُظهر القراءة الصحيحة التي ذكرها روبير مانتران أن الألقاب وردت بصيغة "الأمير الكبير المعظّم المجاهد، سلطان 

الغزاة، غازي بن الغازي، شجاع الدولة والدين والآفاق، بهلوان ]الزمان[، أورخان بن عثمان")6)). ومعنى ذلك أن وِتِك حرَّف الألقاب 

أو قرأها بطريقة خاطئة. وقد ترتّبت على ذلك سلسلةٌ أخرى من الأخطاء، ومنها: أولًّ، أن وِتِك أطلق لقب "السلطان" على أورخان، 

بينما ورد اللقب في الأصل بصيغة "الأمير الكبير، المجاهد في سبيل الله")6)). ولا شكّ في أن إخفاء اللقبين الأخيرين كان مقصودًا كما 

يقول هيث لوري، وهذا خطأ كبير. ثانيًا، أنه ذكر لقب "ماركيز الآفاق"، وهو لقبٌ أوروبيٌّ أسقطه على العثمانيين. ولذلك، يقول لوري إنه 

عند تصحيح الإضافة التي أضافها وِتِك إلى ألقاب أورخان، ستتقوَّض نظريّته عن جِدّة الألقاب الموجودة في الكتابة المنقوشة، ومن ثمَّ 

سيتقوِّض تأكيده أن تلك الألقاب تمثّل "حقيقةً تاريخيةً")7)).

ӵӵ الغازي( ليست ابن  الغازي  الغزاة،  ابن سلطان  السلطان،  الجامع )وهي:  إنها موجودةٌ على  وِتِك  التي قال  ذكر لوري أن الألقاب 

موجودةً على الجامع أصلً، وهو ما يؤكّد أن أورخان لم يطلق على نفسه لقب "سلطان"، بل لقب "سلطان الغزاة")7)).

65 Lowry, pp. 33-34.

66 Ibid.

67 Wittek, p. 53.

68 Mantran, p. 89.

م المجاهد، سلطان الغزاة، غازي بن الغازي، شجاع الدولة والدين والآفاق،  وردت العبارة التالية على الجامع: "اللهم اغفر لصاحب هذا المسجد، وهو الأمير الكبير، المعظَّ

بهلوان ]محذوفة[ أورخان بن عُثمان أدام الله عُمره. أمر المسجد المبارك لرضاء الله تعالى. مَن بنى مسجدًا لله ]بنى الله له بيتًا[ في الجنّة".

69 Ibid.

70 Ibid.

71 Ibid., p. 37.



75

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

ӵӵ ولأن وِتِك تجاهل لقب "الأمير الكبير المعظّم المجاهد" المذكور في الكتابة، فمعنى ذلك أنه ربَّما لم يشاهد الكتابة أصلً، بل نقلها من

شخص قرأ له النص كما يفترض هيث لوري)7)). ولأنه لم يذكر مَن قرأ له النص، فمن الصعب أن نعرف الأسباب التي أدّت إلى وقوعه 

في هذه الأخطاء.

بورصة فعلً خلال  بزيارة  وِتِك  قام  وِتِك من أساسها، من قبيل: هل  بالشكّ على نظرية  تلقي  الحقائق أسئلةً مهمّةً  وتثير هذه 

السنوات )1927-1932(، حينما كان يعمل في معهد الآثار الألماني بإستانبول)7))، أم أن شخصًا آخر قرأ له النص؟ وهل اعتمد على النص 

الذي نشره المؤرّخ التركّي أحمد توحيد )1904-1966( في سنة 1912 )7))، وهو النص المنشور الوحيد للكتابة حينذاك؟

وما يزيد الأمر غموضًا أن إجابات وِتِك تلقي المزيد من الشكوك على هذه التساؤلات. فعندما استشهد في كتابه الصادر سنة 1938 

بما نشره أحمد توحيد عن الجامع، قال إنه قرأ هذه الكتابة للمرّة الأولى)7))، ونسَي أنه ذكر سابقًا في دراسة له عن إمارة منتشه )1934( أن 

أحمد توحيد "أخطأ تمامًا في قراءة الكتابة المنقوشة على الجامع")7)). والغريب أنه ألمح في هذه الدراسة إلى أنه سينشر صورةً فوتوغرافيةً 

لً لكتابة سنة 1337م في المجلد الأوّل من مجلة دراسات رومية عثمانية Rumtürkische Studien، ولأنه لم ينشر ما أشار  ووصفًا مفصَّ

إليه، فإن الإشكاليّات الناشئة من أخطائه في قراءة كتابة الجامع لا تزال بلا جواب.

ومهما يكن من أمر، فإن قراءة أحمد توحيد تفوق قراءة وِتِك من جميع الأوجه كما يقول لوري. فمثلً، يطلق أحمد توحيد على 

أورخان لقب "الأمير الكبير" وليس "السلطان" أو "مرزبان الآفاق"، بدلً من "ماركيز الآفاق" لدى وِتِك، و"بهلوان جهان"، بدلً من 

"بطل العالم" لدى وِتِك)7)). ومعنى ذلك أن قراءة وِتِك للكتابة المنقوشة على الجامع تختلف عمّا هو موجودٌ فعلً في عدّة أوجه. إلى جانب 

ذلك، لا يبدو أن رأي وِتِك عن جِدّة الألقاب العثمانية واختلافها عن الألقاب السلجوقية)7)) يتّفق مع الكتابة المنقوشة على الجامع؛ لأن 

الألقاب الواردة فيها تشبه الألقاب السلجوقية )مثل الأمير الكبير المعُظّم المجاهد، شجاع الدولة والدين ... إلخ(، وهو ما يتناقض مع 

جميع الألقاب العثمانية في بورصة خلال القرنين الرابع عشر والخامس عشر، وإن تغافل وِتِك عن تلك الألقاب في كتابه يضعف حجّته 

عن جِدّة الكتابة المنقوشة على الجامع، ومن ثمَّ يضعف حجّته عن "الغزو".

وفوق هذا وذاك يؤكّد لوري أن الكتابات الباقية في جوامع بورصة الأخرى تُظهر أن العثمانيين استعملوا ألقابًا مختلفةً لا يشبه أيٌّ 

منها الألقاب السلجوقية كما تشبهها كتابة جامع "شهادت"، وأن أحد الألقاب يحمل صفات لا تعكس الواقع تمامًا، وهو اللقب الذي 

وردت فيه عبارة "سلطان الغزاة والمجاهدين أورخان بك بن عثمان بك")7))، وهو ما يثبت أن إطلاق لقب "سلطان الغزاة" على أورخان 

ليس جديدًا على قراءة وِتِك للكتابة الموجودة على الجامع)8)). إلى جانب ذلك، أطلق بايزيد الأوّل على نفسه في "أولو جامع" )الجامع الكبير( 

72 Ibid.

73 Heywood, p. 10.

74 Ahmed Tevhid, “Bursa'da En Eski Kitabe,” Tarihi Osmanı Encümeni Mecmuası, vol. 29 (1912), pp. 318-320.

75 Wittek, p. 53.

76 Paul Wittek, Das Fürstentum Mentesche: Studie zur Geschichte Westkleinasiens im 13-15 (İstanbul: Universum druckerei, 1934).

77 Lowry, p. 38.

78 Wittek, The Rise of Ottoman Empire, p. 15.

79 Lowry, p. 37; Mantran, p. 90.

80 Lowry, p. 39.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

76

في بورصة لقب "السلطان المعُظّم بايزيد خان بن مراد")8)) وهنا أيضًا لا يبدو أن الحكّام العثمانيين كانوا يستخدمون خلال القرن الرابع 

ا كان سائدًا في العصر السلجوقيّ كما يقول وِتِك)8)). إلى جانب ذلك، ذُكر على ضريح بايزيد الأوّل الذي شُيّد في  عشر صيغًا جديدةً عمًّ

د جلبي الأوّل )1413-1421م( على  سنة 1406م لقب "السلطان الأعظم، مولى ملوك العرب والعجم")8)). وأخيراً، أطلق السلطان محمَّ

د بن بايزيد ... إلخ")8)). نفسه لقب "السلطان بن السلاطين، السلطان محمَّ

إلى جانب ذلك، بعكس ما قاله وِتِك عن جِدّة الألقاب العثمانية، كان لقب الغازي موجودًا في مجموعة كبيرة من كتابات الأناضول 

خلال القرن الرابع عشر، ومنها كتابةٌ يعود تاريخها إلى سنة 1378م على "أولو جامع" في مانيسّا، ورد فيها لقب حاكم صاروخان إسحاق 

خان بن إلياس بصيغة "السلطان الأعظم ناصر الغزاة والمجاهدين")8)). وهناك كتابةٌ تعود إلى سنة 1312م لآيدين أوغلو في مدينة بيرجي 

د بك لقب "مولانا الأمير الكبير الغازي")8)). وفي مدينة ميلاس )بيجين( في منتشه  في غرب الأناضول أُطلق على بانيها آيدين أوغلو محمَّ

هناك كتابةٌ يعود تاريخها إلى سنة 1378م على جامع غازي أحمد في حي بدر الدين خوجة ورد فيها لقبه بصيغة "سلطان ملوك العرب 

والعجم، الغازي أحمد بك")8)). ويقول لوري إن من المستبعد ألّ يكون وِتِك قد اطّلع على تلك الألقاب لأنه نشر دراسةً عن تلك الإمارة 

في سنة 1934 )8)).

يتبيَّ مما تقدّم أن المؤرِّخين الذين انتقدوا نظرية "الغزو" لم يتمعّنوا في الطريقة التي وظّف بها وِتِك كتابة جامع "شهادت"، وأن 

لقبَي "الغزو" و"الغزاة" اللذين ذكر وِتِك أنهما خاصّان بالعثمانيين في الكتابة المنقوشة على ذلك الجامع كانا موجودَين لدى السلاجقة 

وأمراء الأناضول الآخرين في القرنين الثالث عشر والرابع عشر أيضًا.

3. الغزو عند العثمانيين الأوائل لا يعني الجهاد

المسألة الثالثة التي يجب أن تخضع للتدقيق والنقد في نظرية وِتِك هي استخدامه مفهوم "الغزو" بمعنى "الجهاد في سبيل الله" 

عها. ويبدو أن هذا المفهوم مثيٌر للجدل في التاريخ العثمانّي المبكّر؛  وتأكيد أنه الدافع الأوّل والعنصر المحركّ لقيام الدولة العثمانية وتوسُّ

خ حلمي قاجار)8))، فضلً عن أنه لا يعني الجهاد، وأن المصادر العثمانية المبكّرة  لأن المصادر العثمانية المبكّرة لم تستعمله كما يقول المؤرِّ

كانت تميِّز بين مفهومَي "الغزو" و"الجهاد"، ولم تكن تستخدم المفهوم الأخير. إلى جانب ذلك، فإن مفهوم "الجهاد" الذي استخدمه 

81 Mantran, p. 91.

م بايزيد خان بن مراد بتاريخ سنة اثنين وثمان مائة". "ممّا عمل برسم السلطان المعظَّ

82 Lowry, p. 39.

83 Mantran, p. 104.

"]1[ هذه روضة السلطان السعيد المرحوم ومغفور بايزيد خان ]2[ بن مراد خان بناها السلطان الأعظم مولى ملوك العرب والعجم سليمان خان ]3[ بن بايزيد خان خلَّد الله 

مُلكه في أوّل شهر المحرَّم لسنة تسع وثمانمائة". وفي الجانب "]1[ قد وقع الفراغ ]2[ من هذه العمارة المبار]3[كة على يد العبد الضعيف علّي بن ]4[ حسين غفر الله لهما ]5[ 

في ربيع الآخر سنة تسع وثمانمائة".

84 Ibid., p. 92.

د  "وقف السلطان الأعظم والخاقان الأكرم سلطان الشرق والغرب وخاقان العجم والعرب المؤيَّد بتأييد ربّ العالمين غياث الدنيا والدين السلطان بن السلطان، السلطان محمَّ

بن بايزيد بن مراد بن أورخان، خلَّد الله في خلافة الأرض مُلكه ]...[ واتّفق إتمامها في ذي الحجّة، حجّة ]كذا[ اثنين وعشرين وثمانمائة".

85 Lowry, p. 42.

86 Ibid.

87 Ibid.

88 Ibid.

89 Kaçar, p. 103.



77

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

العثمانيون في أواخر القرن السابع عشر لم يكن يستخدم بمعنى توسيع أراضي الإسلام، بل الدفاع عن "دار الإسلام" في حال تعرّضها 

ل الاستعماري البريطانّي في الهند، وخلال الحرب  ف لمقاومة التدخُّ لتهديد خارجيّ، ولا سيَّما في منتصف القرن التاسع عشر عندما وُظِّ

العالمية الأولى أيضًا حينما أعلنه العرب بإيعاز من "الخليفة" العثمانّي. أمّا مصطلح "الغزو" فكان يعني لدى السلاطين العثمانيين الأوائل، 

عندما كتب أحمدي ملحمته، "مهاجمة أراضي العدو".

لقبَي  أن  المصادر  تذكر  إذ  الإسلام؛  قبل  التركّي  الموروث  إلى  ترجع  "غزو"  مفردة  أصول  أن  نرى  المصادر،  في  النظر  إمعان  وعند 

"الغازي" و"ألب" )أي المحارب الشجاع( كانا يضافان إلى اسم عثمان بك )السلطان عثمان الأوّل( وحاشيته. وتحدّث عاشق باشا 

زاده )1400-1484م( عن مقاتلين يُطلق عليهم لقب "غازي" التفّوا حول عثمان وكانوا يشنّون "الغزوات" بإمرته)9)). وهؤلاء هم الذين 

أطلق عليهم الشاعر عاشق باشا )1271-1332م()9)) لقب "ألب" في كتابه غريبنامه )كتاب الغريب()9))؛ علمًا أنه كان يستخدم المفردتين 

هذه،  التركية  "الألب"  فرقة  من  انبثقت  العثمانية  "الغزاة"  فرقة  إن  القول  يمكن  ذلك،  على  وبناءً  واحد)9)).  بمعنًى  و"ألب"  "غازي" 

وحاربت أعداءها المسيحيين والمسلمين باسم الجهاد.

خ الرومانّي آرييل دَيجي )1905-1976( أن البدو الأتراك لم يكونوا يميّزون مفردة "الغزو" من "آقين" المستخدَمة في  ويرى المؤرِّ

براري آسيا الوسطى والمشتقّة من الفعل "آقمق"، أي "يندفع"، أو "يهاجم أرض العدو")9)). وكان الشاعر أحمدي يستخدم المفردتين 

ا  بمعنًى واحد أيضًا)9))، وهو ما أشار إليه كلٌّ من كولن إمبر وهيث لوري، مع أنهما فرَّقا بين المفردتين بقولهما إن الأولى تحمل معنًى دينيًّ

ا. وبمرور الوقت أصبحت المفردتان تعنيان "الفتح")9)). وعليه، فقد كان "الغزو" يعني الجهدَ العسكريَّ الذي  والثانية تحمل معنًى دنيويًّ

عهم. ومعنى ذلك أن وِتِك لم يكن مخطئًا في هذه النقطة تحديدًا، غير أنه لم يدرك  رافق قيام الدولة واستغلّه العثمانيون ليشرعنوا به توسُّ

هةً إلى الاستهلاك الداخلّي كما أشرنا من قبل. ولا شكّ في أن المؤرِّخين العثمانيين الأوائل،  أن دعوة العثمانيين الأوائل للغزو كانت موجَّ

ا لشرعنة حكم العثمانيين وتوسيع سلطتهم السياسية. ولا سيَّما الشاعر أحمدي، بالغوا في استخدام مفردة "الغزو" ووظّفوها سياسيًّ

ويرى كولن إمبر أيضًا أن مفهوم "الغازي" الوارد في إسكندرنامه والمدوّنات العثمانية المبكّرة الأخرى ليس أكثر من ترجمة لمفردة 

"آقنجي" التركية)9))، التي تعني عند العثمانيين كسب الغنائم والعبيد وليس نشر الإسلام)9)). ومعنى ذلك أن مفردتَ "غزو" و"غازي" 

كانتا مرادفتين لمفردتَ "آقين" و"آقينجي" خلال القرنين الرابع عشر والخامس عشر. وقد أجمع المؤرِّخون العثمانيون الأوائل على أن 

و"آقين"  مفردتَ "غازي"  استعمل  الذي  الوحيد  أحمدي هو  ولكن  المجاورة،  القوى  الحملات ضدّ  تُستخدم في  كانت  "آقين"  مفردة 

بمعنًى واحد في حديثه عن الغزوات وحملات جمع العبيد والغنائم)9))؛ إذ أوضح في ملحمته أن الغازي العثمانّي هو عبد لله، وهو الذي 

90 عاشق باشا زاده، تواريخ آل عثماندن: عاشق باشا زاده تاريخي )إستانبول: مطبعة عامرة، 1914(، ص 2.

91 اسمه علي بن المخلص بن الشيخ إلياس، وشهرته عاشق باشا: من شعراء التصوف في القرن الرابع عشر، اشتهر بالزهد والتقوى، وهو جد الكاتب عاشق باشا زاده 

صاحب كتاب تواريخ آل عثمان، انظر: بديعة محمد عبد العال، الأدب التركي العثماني )القاهرة: الدار الثقافية للنشر، 2007(، ص 27-26.

92 كوبريلي، ص 147.

93 عاشق باشا، غريبنامه، نسخة غير مرقمة شبه كاملة من مخطوط الكتاب في جامعة لايبزك، Cod. Turc. 005، ويبلغ عدد ورقاتها 564 ورقة، صفحات متفرقة.

94 A. Decei, “Akındjı,” in: Encyclopaedia of Islam, vol. I, 2nd ed. (Leiden: Brill, 1986), p. 340.

95 Ahmedî, 30.

96 Imber, “The Legend of Osman Gazi,” p. 73; Lowry, p. 45.

97 Imber, “The Legend of Osman Gazi,” pp. 73-74.

98 Lowry, pp. 45-46.

99 Ibid., p. 46.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

78

الأوائل  العثمانيين  إن  بقوله  لوري  يؤكّده هيث  ما  وهو  كنائسهم)10))،  ويدمّر جميع  "الكفّار"  ويقتل  الشِك  العالَم من رجس  سيطهّر 

طوال القرن الخامس عشر لم يكونوا يعدّون "الغزو" )آقين( فريضةً دينيةً لنشر الإسلام بين "الكفّار"، بل غارةً لجمع الغنائم والعبيد 

والنهب)10))؛ ومعنى ذلك أن وِتِك لم يفهم المقصود بمفردة "غزو" حينذاك، ولم يضعها في سياقها التاريخيّ الصحيح.

عها رابعًا: وجهة نظر بديلة لقيام الدولة العثمانية وتوسُّ

بعد تفكيك الأسس المادية والفكرية التي قامت عليها نظرية وِتِك، بدأ المؤرِّخون بتقديم وجهات نظر بديلةً لأسُس قيام الدولة 

عها، ويمكن إجمالها في ثلاث نقاط: العثمانية وتوسُّ

1. التوفيق بين ثقافة آسيا الوسطى ومبادئ الإسلام

خ حلمي قاجار)10)) أن الدولة العثمانية هي نتاج امتزاج ثقافة آسيا الوسطى البدوية بمبادئ الإسلام، إذ يقول: "إن أتراك  يرى المؤرَّ

آسيا الوسطى اعتنقوا الإسلام عن طريق الحركات الصوفية في خراسان بتأثير دراويش الطرق الصوفية الذين انتقلوا إلى براري آسيا الوسطى 

خ الأويغوريّ محمود الكاشغري )1005-1102م(  د العلّمة والمؤرِّ ونقلوا الإسلام إلى الأتراك ممزوجًا بأفكارهم الصوفية")10)). وقد جسَّ

ذلك التأثير بقوله: "والغُزية ]الأوغوز[ لماّ اختلطت بالفرس نسيت كثيراً من لغة الترك واستعملت الفارسية بدلً منها")10)).

ف دورٌ قويٌّ جدًا في الثقافة الشعبية بين الأتراك، ويكمن أحد أسباب ازدهاره في طبيعة الأديان المختلفة قبل الإسلام  وكان للتصوُّ

لت اعتناقه بين القبائل التركية المختلفة. وكانت الديانات البوذية والمانويّة والشامانيّة وغيرها من الديانات ذات الطبيعة الصوفية  التي سهَّ

بقوّة، وازدهرت عواصمُ  بينهم  الصوفية  الطرق  انتشرت  الوسطى قبل الإسلام. وحينما جاء الإسلام  آسيا  أتراك  واسعة الانتشار بين 

إسلاميةٌ مثل بخارى وسمرقند)10))، غير أن آثار أديانهم وتقاليدهم القديمة ظلَّت قائمةً بينهم حتى بعد أن اعتنقوا الإسلام؛ بمعنى أنهم 

خ التركّي أحمد يشار أوجاق )1945-( إلى أن  حافظوا على معتقداتهم وتقاليدهم القديمة وطبَّقوا الإسلام بما ينسجم معها. وقد أشار المؤرِّ

ا من جمع بقايا عدّة تقاليد بدوية مع مبادئ الإسلام وصَوْغها من جديد بما يتلاءم مع ظروف الطبيعة البدوية  رت تلقائيًّ هذه التجربة تطوَّ

د هذه التجربة  يَسَويّ )1093-1166م( أوّل وأهمَّ مَن جسَّ ف التركّي خوجة أحمد  القاسية في آسيا الوسطى)10)). وكان الشاعر والمتصوِّ

الصوفية المبكّرة، ومثَّلت تعاليمه القائمة على فلسفة وحدة الوجود لمحي الدين بن عربّي بداية مدرسة فكرية في تركستان وما وراء النهر 

امتد تأثيرها إلى الأناضول والبلقان)10)). ولم يقتصر تأثير فلسفته على مفاهيم متصوِّفي عصره، مثل الشاعر يونس أمره )1238-1320م( 

وجلال الدين الروميّ )1207-1273م(، بل امتد ليشمل التفسير الصوفّي في معظم العالم الإسلاميّ حتى اليوم أيضًا)10)).

100 Silay, pp. 136-138.

101 Lowry, p. 52.

102 تجدر الإشارة إلى وجود تشابه كبير بين ما ورد في أطروحة حلمي قاجار وما ورد في كتاب جمال كفادار المشار إليهما سابقًا.

103 Kaçar, p. 111.

104 محمود بن الحسين بن محمد الكاشغري، ديوان لغات الترك، ج 1 )الإستانة: مطبعة عامرة، 1915(، ص 73.

105 Jean-Paul Roux, La Religion des Turcs et des Mongols (Paris: Payot, 1984), pp. 59-98; Kaçar, p. 111.

106 Ahmet Yaşar Ocak, “The Interpretation of Islam by the Turks throughout the Historical Process,” in: Ergun Çağatay & Dogan Kuban 
(eds.), The Turkic Speaking Peoples: 2,000 Years of Art and Culture from Inner Asia to the Balkans (Munich: Prestel, 2006), p. 326; Kaçar, pp. 
111-112.

107 F. Iz, “Ahmad Yasawi,” in: Encyclopaedia of Islam, vol. I, 2nd ed. pp. 298-299.

108 Ocak, pp. 394-395; Kaçar, pp. 112.



79

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

2. سياسة التسامح العثمانية تجاه الديانات الأخرى

إن ما يدلّ على أن وِتِك أخطأ في قراءة مفهوم "الغزو" هو أن العثمانيين انتهجوا سياسة التسامح تجاه المسيحيين واليهود في الأراضي 

التي سيطروا عليها، وهو ما يدلّ على أن توسيع نفوذ السلطة العثمانية وإخضاع القوى المنافسة أو إضعافها على الأقل، وليس نشر الإسلام 

ع العثمانية. وقد أشار خليل إينالجك إلى أنهم حاولوا استرضاء غير المسلمين في الأراضي  كما يقول وِتِك، كان الهدف الأوّل من حملات التوسُّ

المفتوحة، وحافظوا على قوانينهم وتقاليدهم وامتيازاتهم كما كانت قبل الحكم العثمانّي، واستعانوا بغير المسلمين في قيادة الجيوش والإدارة 

الدولة، واستثنوهم من  الدينية ضمن  التعليم والسكن والرعاية الاجتماعية وممارسة عباداتهم وشعائرهم  حُرية  العثمانية)10))، ومنحوهم 

الخدمة العسكرية، وكان هذا تقليدًا معروفًا في التاريخ الإسلاميّ. وبعد فتح القسطنطينية احتفظ البطريرك الأرثوذوكسّي اليونانّي غناديوس 

والمستوطنة الجنوية في ضاحية غَلَطة بوضعهم وامتيازاتهم)11)). ويقول عاشق باشا زاده إن عثمان الأوّل حاول أن يقيم علاقاتٍ طيّبةً مع 

جيرانه المسيحيين. وحينما أصّر شقيقه غوندوز ألب على مهاجمة القرى المسيحية المجاورة، احتجَّ قائلً: "لو دمّرنا المناطق المحيطة، فلا يمكن 

ر مدينتنا قره حصار")11)). وحينما سُئل عن سبب احترامه الكبير واهتمامه بالمسيحيين في مدينة بيله جك، أجاب: "لأنهم جيراننا،  أن تتطوَّ

وحينما نصل إلى هذا المكان، سنشعر بالغُربة. ولأنهم لطفاء معنا، لا بدَّ أن نُشعرهم أنهم بخير")11)). وحينما استولى على بورصة في سنة 1326م، 

قَبِل فديةً قدرها ثلاثون ألف فلورين لتسليم المدينة عِوضًا عن قتل المسيحيين فيها أو إرغامهم على اعتناق الإسلام)11)). وذكر الرحّالة البرغندي 

دو لا بروكييه عند زيارته المدينة في سنة 1432م أن العثمانيين كانوا يوزِّعون صدقات من "الخبز والخمر ]كذا[ واللحم على فقراء ]المسيحيين[ 

ا، استغرب من عدم حرمان أقرانه المسيحيين من الخدمات الاجتماعية العثمانية)11)). ا غربيًّ لوجه الله")11)). وبصفته مسيحيًّ

إلى جانب ذلك، تعاملت الدولة العثمانية مع رعاياها اليهود بدرجة عالية من التسامح ومنحتهم حريّاتٍ واسعةً حينما كانوا يتعرَّضون 

للاضطهاد في أوروبا. فحينما علم عثمان الأوّل بوجود طائفة يهودية في بورصة، سمح لها ببناء معبد فيها بعد أن كان اليهود مضطَهَدين 

بون بالعثمانيين ويُعدّونهم مخلِّصين)11)). وفي سنة 1394م سمح السلطان بايزيد الأوّل ليهود  في ظلّ الحكم البيزنطيّ؛ وهو ما جعلهم يرحِّ

فرنسا الذين كان الملك شارل السادس )1386-1422م( يضطهدهم، باللجوء إلى الدولة العثمانية)11)). ومن الأمثلة المهمّة الأخرى على 

تسامح العثمانيين تجاه اليهود قيام السلطان بايزيد الثاني )1481-1512( بإرسال أسطول لإنقاذ يهود إسبانيا في سنة 1492 وإيوائهم في 

الدولة العثمانية)11)).

109 Halil Inalcik, “Ottoman Methods of Conquest,” Studia Islamica, vol. 2 (1954), pp. 103-129.

110 Halil Inalcik, “The Policy of Mehmed II toward the Greek Population of Istanbul and the Byzantine Buildings of the City,” Dumbarton 
Oaks Papers, vol. 23-24 (1969-1970), pp. 231-249;

مصطفى، ص 70-67.

111 زاده، ص 9-8.

112 المرجع نفسه، ص 12-11، 14.

113 المرجع نفسه، ص 17، 24-23.

114 Bertrandon de la Broquière, Le voyage d'outremer de Bertrandon de la Broquière, Ch. Schefer (ed.), (Paris: E. Leroux, 1892), p. 133.

115 Ibid., pp. 133-134.

116 Moise Franco, Essai sur l'histoire des Israélites de l'Empire Ottoman depuis les origines jusqu'à nos jours (Paris: Durlacher, 1897), pp. 
27-28.

117 Elli Kohen, History of the Turkish Jews and Sephardim: Memories of a Past Golden Age (Lanham, MD: University Press of America, 
2007), p. 7.

118 Abraham Galanté, Histoire des Juifs d'Istanbul: Depuis la prise de cette ville en 1453 par Fatih Mehmet II jusqu'à nos jours I, vol. I 
(Istanbul: Hüsnütabiat, 1941), pp. 7-11.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

80

تشير هذه الأمثلة وغيرها إلى أن المسيحيين واليهود كانوا يتمتّعون بالحرية والحماية والأمان في ظل الدولة العثمانية التي لم 

تكن تطلب منهم سوى الجزية، ولذلك لم يشعر الكثير من الفلاحين المسيحيين في البلقان بالندم حينما خضعوا للحكم العثمانّي، لأنهم 

كانوا يعانون الضرائب الباهظة التي كان يفرضها عليهم سادتهم الإقطاعيّون)11))، وهو ما يفسِّ السهولة التي تمكّن بها العثمانيون من 

السيطرة على البلقان من دون مقاومة من المسيحيين المحلّيين.

م أن العثمانيين لم يتوسّعوا في أراضي القوى المسيحية المجاورة لوجود عداء دينيّ )إسلاميّ -مسيحيّ( كما ذكر وِتِك،  يتبيّ مما تقدَّ

بل وفّروا الأمن لغير المسلمين. ولا شكّ في أن هذا الموقف كان نابعًا من التسامح الإسلاميّ تجاه الأديان الأخرى، ومن كون اليهود 

ز عليه في كتابه ووصفه  والمسيحيين أهل كتاب لا فَرْق بينهم وبين المسلمين. وعلى الرغم من اعتراف وِتِك بهذا التسامح، فإنه لم يركِّ

بأنه "إجراء انتهازيّ" ليس إلّ، وذكر أن المسلمين لم يهتمّوا إلّ بجمع الجزية من غير المسلمين)12)). ولعلَّه تجاهل سياسة التسامح 

العثمانية لأنها تقوِّض نظريّته.

3. تأكيد العثمانيين العدالة في الحكم

عها هو تأكيد العدل لدى العثمانيين. وعند التدقيق في مقدمة ملحمة إسكندرنامه  كان العامل الثالث لقيام الدولة العثمانية وتوسُّ

ا لحكمهم  غًا شرعيًّ يتّضح أن أحمدي يبدأ بالتمهيد لحكم العثمانيين بالإشارة إلى عدالتهم مقارنةً بظلم المغول، وهو يعدُّ تلك العدالة مسوِّ

بقوله: "وبعد أن ذكرنا جميع أولئك الطغاة ]المغول[، لا بدَّ أن نتذكر جميع العادلين أيضًا، ونذكر البكوات ]الأمراء[، وهم حكّام مسلمون 

وعادلون. وسنختتم بتاريخهم هذا الكتاب ]...[ فمَن يأتي أخيراً ويبقى، لا بدَّ أن يكون أفضلُ من أسلافه")12)).

في هذه الملحمة شدّد أحمدي على مبدأ العدالة في الحكم، وأقام شرعية العثمانيين عليها. وفي حديثه عن تعاقب الحُكم في آسيا 

الوسطى ألمح إلى ضرورة قبول الحاكم وقانونه في حال ضمانه العدل والحكم الرشيد. وكان السبب الذي دفعه إلى تأكيد ذلك ضُعف 

شرعية العثمانيين؛ لأنّ الدين أو النَسَب غير كافيَين لشرعنة قيام دولتهم في المرحلة المبكّرة. فمن جهة، لم يعد للخليفة العباسّي، الذي 

كان من المقرَّر أن يبارك حكمهم، وجودٌ بعد سقوط دولة الخلافة الإسلامية في بغداد سنة 1258م. ومن جهة أخرى، لم يكن العثمانيون 

من الُأسر البارزة بين قبائل الأوغوز ليكون لهم أساسٌ قويٌّ في الحكم)12)). ولذلك حاولوا تأسيس قاعدة قوية يقوم عليها حكمهم، 

ودخلوا في صراع على السلطة مع الإمارات التركية الإسلامية الأخرى في المنطقة؛ أي إنهم عوّضوا ما كانوا يفتقرون إليه )من شرعيةٍ 

ا لحكمهم. وكانت قوّة السلطة المركزية من سِمات المحافظة  وأصالةِ نسبٍ( بالحكم العادل الذي التزموا به قدر الإمكان وصار مبدأً أساسيًّ

على التوازن بين القانون والشريعة الإسلامية. ولأن القانون أمرٌ وضعيٌّ وأكثر مرونةً، كان اعتماد الدولة عليه أكبر من اعتمادها على 

الشريعة. غير أن فكرة العدالة العثمانية اقتضت التوفيق بينه وبين الشريعة.

خاتمة

التخمينات  زادت  الوثائق،  غابت  كلّما  أنه  ذلك  التاريخ؛  دراسة  في  عنها  غنى  لا  الوثيقة  أن  إلى  نخلص  البحث  هذا  ختام  في 

نًا، أو كانت لدينا وفرةٌ كافيةٌ من المصادر عنه، ربَّما لكانت  والفرضيّات والاحتمالات. فلو كان القرن الأوّل من عُمر الدولة العثمانية مدوَّ

119 Stefan Pasco, La révolte populaire de Transylvanie des années 1437-1438 (Bucarest: Editions de l'Académie de la République roumaine, 
1964), pp. 34-107; Kaçar, pp. 110.

120 Wittek, The Rise of the Ottoman Empire, pp. 43-45.

121 Silay, p. 144.

122 Ibid., pp. 135, 137, 143, 171, 175.



81

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

أبواب الاجتهاد  الكافية قد فتح  عها في مراحلها الأولى. لكن يبدو أن غياب المصادر  الدولة وتوسُّ الصورة أوضح عن أسباب قيام هذه 

والتأويل على مصراعيها أمام المؤرِّخين والباحثين.

ا لِما يمكن أن نسمّيه  وما دامت الوثيقة غائبةً، فلا يمكن أن تكون هناك حقيقةٌ مطلقةٌ في التاريخ. ويعدّ هذا الموضوع مثالً حقيقيًّ

"التاريخ المتغيّ". فكلما كان التاريخ غامضًا بسبب شُحّ المصادر، كان أكثر عُرضةً للتغيير والاجتهادات. ورأينا في هذا البحث أن هناك 

الكثير من النظريات والتفسيرات عن قيام الدولة العثمانية، وكان كلٌّ منها يعدُّ "حقيقةً ثابتةً" في حينه. ولكن بمرور الزمن وبالكشف عن 

وثائق جديدة، تظهر أفكارٌ جديدةٌ وتفسيراتٌ مغايرةٌ. فمن غِبِنْز )1916( إلى كوبريلي )1937( إلى وِتِك )1938( كان هذا الموضوع يتغيَّ 

باستمرار، وكان الباحثون والمؤرِّخون )المعترضون والمتفقون( يبتعدون أو يقتربون من هذه التفسيرات من قريب أو بعيد. ولأن نظرية 

وِتِك كانت آخر تلك التفسيرات وأهمّها، ولو إلى حين، فقد صمدت زمنًا أطول. غير أن التاريخ لا يتوقف عند حدّ وِتِك؛ إذ فُتح باب 

النقاش بشأن هذه النظرية من جديد في ثمانينيّات القرن الماضي، ويبدو أنها بدأت تتعرّض لضربات قاسية تنسفها من أساسها منذ مطلع 

خ هيث لوري كانت من القوّة بما لا يدع مجالً للشكّ في ضرورة إعادة النظر في نظرية  القرن الحالّي. وقد رأينا أن الحجج التي قدّمها المؤرِّ

وِتِك ووضع تفسيرات جديدة لقيام الدولة العثمانية.

وبعد تقوّض الأسس التي قامت عليها نظرية وِتِك ظهرت تفسيراتٌ جديدةٌ لقيام الدولة العثمانية، وبرز مؤرِّخون حاولوا أن يضعوا 

تفسيرات أكثر إقناعًا تنسجم مع الموروث التركّي - الإسلاميّ للأتراك العثمانيين. ويبدو أن هذه التفسيرات مقنعةٌ ومقبولةٌ حتى الآن. 

ولكن هل يمكن أن نجزم بأنها التفسيرات النهائية والحاسمة لهذا الموضوع؟ لا يبدو الأمر كذلك، فربّما يظهر بعد بضع سنوات تفسيٌر 

آخر أكثر إقناعًا.

يبيّ البحث أيضًا أننا لا يمكن أن نركن إلى أيّ تفسير أو نظرية، أو نثق بأيٍّ منهما، مهما كانا قويَّين ومقنعَين ما لم نتأكّد من صحّة 

خ هيث لوري أن بول وِتِك تلاعب، ربّما إلى حدّ التزوير، بالأدلة التي  الأسس التي قامَا عليها. لقد بيّنت النتائج التي كشف عنها المؤرِّ

عها على أساس "الغزو"،  بين يديه في أكثر من مرّة، وبطريقة فاقت تصوّر المعجبين بنظريّته. فقد بالغ في تفسير قيام الدولة العثمانية وتوسُّ

في حين أن هذه المفردة لم تكن تعني "الجهاد" لدى العثمانيين الأوائل. وعلى الرغم من أن نظرية "الغزو" في حدّ ذاتها ليست خاطئةً، 

هةً للاستهلاك الداخلّي لشرعنة قيام دولتهم. ولعلّ السبب الذي دفعه إلى  فإنه لم يدرك أن دعوة العثمانيين الأوائل إلى الغزو كانت موجَّ

نوا تواريخَ آل عثمان بالغوا في استخدام مفردة "الغزو". وربّما في هذه  الوقوع في هذا الخطأ هو أن المؤرِّخين العثمانيين الأوائل الذين دوَّ

النقطة وحدها يمكن أن نبرِّئه.

جامع  وكتابة  إسكندرنامه  "الغزو"،  في  نظريّته  لدعم  وِتِك  عليهما  اعتمد  اللذين  المصدرين  مراجعة  أكّدت  ذلك،  جانب  إلى 

ا  "شهادت"، أنه حَرَّفَ الأدلة التي استند إليها؛ إذ تكشف القراءة الدقيقة التي أجراها هيث لوري لملحمة إسكندرنامه معنًى مختلفًا جدًّ

عمّا ذكره. وحينما تُقرأ اللغة الموجودة على كتابة جامع "شهادت" قراءةً صحيحةً ستظهر فيها معانٍ تختلف كثيراً عن المعاني التي طرحها 

وِتِك. وسبقت الإشارة إلى عدّة أمراء آخرين في الأناضول خلال القرنين الثالث عشر والرابع عشر أطلقوا على أنفسهم تلك الألقاب، ولم 

يكن لبعضهم حدودٌ مع أيّ دولة مسيحية. وقد حاول وِتِك أن يدعم ما انتقاه من إسكندرنامه بقراءات وتفسيرات محرَّفة لمعاني الكتابة 

خ هيث لوري أثبت أنها لم تكن مدعومةً بالمصادر. ولذلك تقوّضت محاولة وِتِك لإثبات دور  المنقوشة في جامع "شهادت"، إلّ أن المؤرِّ

عها. وعلى الرغم من تأكيدات وِتِك أنّ الألقاب التي استخدمها السلاطين العثمانيون كانت  "الغزاة" العثمانيين في قيام الدولة وتوسُّ

جديدةً، فإنّ جميع تلك الألقاب كانت موجودةً بين قادة أو أمراء أتراك آخرين حينذاك، وكانت تمثّل المفردات السياسية السائدة في 



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

82

الأناضول خلال القرن الرابع عشر ولا تمثّل الواقع التاريخيّ. فقد عرَّف الكُتّاب اللاحقون مفردتَ "غزو" و"غازي" بمعناهما الإسلاميّ 

المعروف، غير أن هذا المعنى أُسقط وطُبّق على واقع عثمانّي مختلف كثيراً في القرن الرابع عشر.

وأخيراً، يبدو أن قوّة أدلة نظرية وِتِك تكمن في دوره في استنطاق مصادره بما كان يريده هو، وليس بقوّة أدلّته نفسها. فقد أثبت 

البحث أنّ كلًّ من إسكندرنامه والكتابة المنقوشة على جامع "شهادت" في بورصة لا يؤيّد تفسيره حينما يخضع لقراءة ناقدة صحيحة، 

وهو ما اتضح من ترجمته لكتابة الجامع عندما أهمل الألقاب التي لا تتوافق مع رأيه. وبصرف النظر عن أن الألقاب الواردة في تلك 

الكتابة تمثّل تطوّراً جديدًا في التاريخ العثمانّي المبكّر، فهي تمثّل مدى تأثُّر العثمانيين بالموروث السلجوقيّ - الإيلخانّي. باختصار، يمكن 

أن نقول إن جميع الأسُس الفكرية والمادية التي استخدمها وِتِك لا تدعم نظريّته، وإن نظريّته، نتيجةً لذلك، لم تعد صالحةً لتفسير 

قيام الدولة العثمانية.



83

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

اللوحة )1(

إحدى صفحات كتاب إسكندرنامه

المصدر:
Kemal Silay (ed.), “Ahmedī's History of Ottoman Dynasty,” Journal of Turkish Studies, vol. 16 (1992), p. 197.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

84

اللوحة )2(

الكتابة المنقوشة على جامع "شهادت" في بورصة

المصدر:

Heath W. Lowry, The Nature of the Early Ottoman State (Albany: State University of New York Press, 
2003), p. 36.



85

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

References المراجــع 

العربية والتركية القديمة )العثمانية(

• أبو العلا، عمرو محمد عبد الباقي. "إسكندرنامه أحمدي". أطروحة دكتوراه )غير منشورة(. كلية الآداب. جامعة عين شمس. القاهرة، 	

مصر، 1981.

• الأحمد، سامي سعيد. "الشامانيّة". مجلة البلاغ. السنة 2. العدد 6 )آب/ أغسطس 1968(.	

• إينالجك، خليل. تاريخ الدولة العثمانية من النشوء إلى الانحدار. ترجمة محمد م. الأرناؤوط. ط 2. بيروت: دار المدار الإسلامي، 	

.2014

• عبده 	 وقاسم  الحارس  اللطيف  عبد  ترجمة  العثمانية.  للدولة  والاجتماعي  الاقتصادي  التاريخ  كواترت.  ودونالد  خليل  إينالجك، 

قاسم. بيروت: دار المدار الإسلامي، 2007.

• زاده، عاشق باشا. تواريخ آل عثماندن: عاشق باشا زاده تاريخي. إستانبول: مطبعة عامرة، 1914.	

• 	.Cod. Turc. 005 ،عاشق باشا. غريبنامه. نسخة غير مرقمة شبه كاملة من مخطوط الكتاب في جامعة لايبزك

• عبد العال، بديعة محمد. الأدب التركي العثماني. القاهرة: الدار الثقافية للنشر، 2007.	

• علي، أورخان محمد. روائع التاريخ العثماني. المنصورة: دار الكلمة للنشر والتوزيع، 2007.	

• الكاشغري، محمود بن الحسين بن محمد. ديوان لغات الترك. الإستانة: مطبعة عامرة، 1915.	

• كوبريلي، محمد فؤاد. قيام الدولة العثمانية. ترجمة أحمد السعيد سليمان. القاهرة: دار الكاتب العربي للطباعة والنشر، 1967.	

• مصطفى، أحمد عبد الرحيم. في أصول التاريخ العثماني. بيروت: دار الشروق، 1982.	

• وتك، بول. قيام الإمبراطورية العثمانية. ترجمة صفاء الشيخ حمد. دمشق: دار الرائي، 2010.	

الأجنبية

•	Ahmedî. History of the Kings of the Ottoman Lineage and Their Holy Raids Against the Infidels. Kemal Silay 
(ed.). Harvard: The University Press, 2004.

•	Arnakis, George Georgiades. Hoi protoi othomanoi. Athens: N. Frandjeskakis, 1947.

•	Çağatay, Ergun & Dogan Kuban (eds.). The Turkic Speaking Peoples: 2,000 Years of Art and Culture from Inner 
Asia to the Balkans. Munich: Prestel, 2006.

•	De la Broquière, Bertrandon. Le voyage d'outremer de Bertrandon de la Broquière. Ch. Schefer (ed.). Paris: E. 
Leroux, 1892.

•	Diehl, Charles. Byzance: Grandeur et Décadence. Paris: Flammarion, 1920.

•	Encyclopaedia of Islam. 2nd ed. Leiden: Brill, 1986.



يناير ثاني /ل انكانووناك  ددعالا

86

•	Fodor, Pal. “Ahmedi's Dasitan as a Source of Early Ottoman History.” Acta Orientalia Academiae Scientiarum 
Hungaricae. vol. 38 (1984).

•	Franco, Moise. Essai sur l'histoire des Israélites de l'Empire Ottoman depuis les origines jusqu'à nos jours. Paris: 
Durlacher, 1897.

•	Galanté, Abraham. Histoire des Juifs d'Istanbul: Depuis la prise de cette ville en 1453 par Fatih Mehmet II 
jusqu'à nos jours I. Istanbul: Hüsnütabiat, 1941.

•	Gibbons, Herbert E. The Foundation of the Ottoman Empire. New York: The Century Co., 1916.

•	Giese, Friedrich. “Das Problem der Entstehung des Osmanischen Reiches.” Zeitschrift für Semitistik und 
verwandte Gebiete. vol. 2 (1924).

•	Heywood, Colin. “Wittek and the Austrian Tradition.” Journal of the Royal Asiatic Society. vol. 120. no. 1 (1988).

•	 Imber, Colin. “The Ottoman Dynastic Myth.” Turcica. vol. 19 (1987).

•	________. “The Legend of Osman Gazi.” in: E. Zachariadou (ed.). The Ottoman Emirate, 1300-1380. Rethymnon: 
Crete University Press, 1993.

•	 Inalcik, Halil. “Ottoman Methods of Conquest.” Studia Islamica. vol. 2 (1954).

•	________. “The Policy of Mehmed II toward the Greek Population of Istanbul and the Byzantine Buildings of 
the City.” Dumbarton Oaks Papers. vol. 23-24 (1969-1970).

•	________. “The Question of the Emergence of the Ottoman State.” International Journal of Turkish Studies. 
vol. 2 (1980).

•	 Inalcik, Halil & Donald Quateart. An Economic and Social History of the Ottoman Empire, 1300-1914. Cambridge: 
The University Press, 1994.

•	 Iorga, Nicolae. Byzance aprés Byzance: Continuation de l'histoire de la vie byzantine. Bucarest: A l'Institut 
d'études byzantines, 1935.

•	Jennings, Ronald C. “Some Thoughts on the Gazi-Thesis.” Wiener Zeitschrift für die Kunde Des Morgenlandes. 
vol. 76 (1986).

•	Kaçar, Hilmi. “A Mirror for the Sultan: State Ideology in the Early Ottoman Chronicles (1300-1453).” PhD 
dissertation. Faculty of Arts and Philosophy. University of Ghent. Belgium. 2005.

•	Kafadar, Cemal. Between Two Worlds: The Construction of the Ottoman State. Berkeley, CA: University of 
California Press, 1995.

•	Kaldy-Nagy, Gyula. “The Holy War 'Jihad' in the First Centuries of the Ottoman Empire.” Harvard Ukrainian 
Studies. vols. 3-4. part 1 (1979-1980).

•	Kohen, Elli. History of the Turkish Jews and Sephardim: Memories of a Past Golden Age. Lanham, MD: 
University Press of America, 2007.

•	Köprülü, Mehmet Fuat. Les origines de l'empire ottoman. Paris: Porcupine Press, 1935.

•	Langer, William L. & Robert P. Blake. “The Rise of the Ottoman Turks and Its Historical Background.” American 
Historical Review. vol. 37 (1932).



87

تاـسارد نقاش في نظرية بول وِتكِ عن قيام الدولة العثمانية

•	Lewis, Bernard. “Islamic Guilds.” The Economic History Review. vol. A8. no. 1 (1937).

•	Lindner, Rudi Paul. Nomads and Ottomans in Medieval Anatolia. Bloomington, IN: Indiana University Press, 
1983.

•	Lowry, Heath W. The Nature of the Early Ottoman State. Albany: State University of New York Press, 2003.

•	Mantran, Robert. “Les Inscriptions Arabes de Brousse.” Bulletin D'Etudes Orientales. vol. 14 (1954).

•	Pasco, Stefan. La révolte populaire de Transylvanie des années 1437-1438. Bucarest: Editions de l'Académie de 
la République roumaine, 1964.

•	Roux, Jean-Paul. La Religion des Turcs et des Mongols. Paris: Payot, 1984.

•	Sawyer, Caroline G. “Revising Alexander: Structure and Evolution Ahmedî's Ottoman Iskendernâme.” Edebiyât. 
vol. 13. no. 2 (2003).

•	Silay, Kemal. “Ahmedī's History of Ottoman Dynasty.” Journal of Turkish Studies. vol. 16 (1992).

•	Tekin, Șinasi. “Türk Dünyasında 'Gaza' ve Cihad Kavramları Üzerine Düsünceler: Baslangıçtan Osmanlıların 
Fetret Devrine Kadar.” Tarih ve Toplum. no. 109 (January 1993).

•	Tevhid, Ahmed. “Bursa'da En Eski Kitabe.” Tarihi Osmanı Encümeni Mecmuası. vol. 29 (1912).

•	Vryonis, Speros. The Decline of Medieval Hellenism in Asia Minor and the Process of Islamization from the 
Eleventh through the Fifteenth Century. Berkeley and Los Angeles, CA: University of California Press, 1971.

•	Wittek, Paul. Das Fürstentum Mentesche: Studie zur Geschichte Westkleinasiens im 13-15. İstanbul: Universum 
druckerei, 1934.

•	________. The Rise of the Ottoman Empire. London: B. Franklin, 1938.

•	________. The Rise of the Ottoman Empire: Studies in the History of Turkey, Thirteenth-Fifteenth Centuries. 
Colin Heywood (ed.). London: Routledge, 2012.

•	Yıldız, Hakkı Dursun (ed.). Hakkı Dursun Yıldız'a Armağan. İstanbul: Türk Tarihi Kurumu, 1995.

•	Yınanç, Mükrimin Halil. “Bayezid I.” İslam Ansiklopedisi. vol. 2 (1962).

•	Zachariadou, E. (ed.). The Ottoman Emirate, 1300-1380. Rethymnon: Crete University Press, 1993.




